رَفْعُ معِس (لرَّحِلِج (النَّجَسَّيَّ (أَسِلْتُمَ (لِنَبِّرُ) (اِنْجُرُووکِرِس (سُلِمَتُمَ (لِنَبِرُ) (اِنْجُرُووکِرِس

يُنشَرِلْ فَل يَرْهُ عَلى سُخَمَهِ الْحَظِيَّةِ الوَحِيرَةِ

# شَرِّنْ فَجُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِمِي الْمُعِلِمُ ا

للإمام الشَّيْنَ الجُكَدِّد مِحَمَّدَعَبُد الوَهَّابُ رَحِهُ الله (١١١٥ - ١٢٠٦) هر

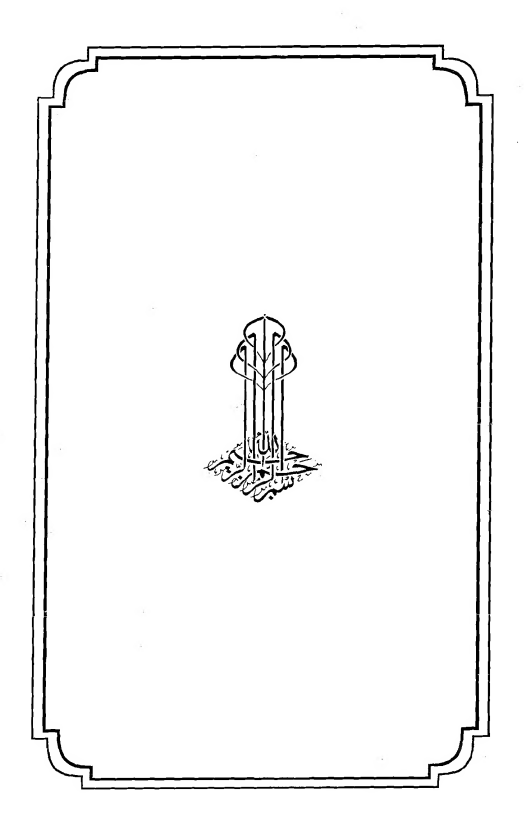
> مشرَّحَةُ الدَّاعِيعَ قِصْبُ لَ بَنَ عُمْرَ (العَيْنَالْنَالِثَ عَسُدِ لِلْهِمِهِ )

حَقَّفَهُ وَعَلَّقَ عَلَيْهِ اُياد بن عَبَراللطيفٌ بن إبراهيُم لعَيْشِي

دار ابن حزم

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ فَي (الْبَخِّرَيُّ (سِلنمُ (لِنَّهِمُ (الْفِرُوفَ مِسَى

ۺٚٷ ڮٵڹڮؚڵػڹٳٮؙ



رَفَحُ مِس (لاَرَجُ لِل الْجَشِّرِيُّ (أَسِلَتِسُ (الإِثْرُ لالْجُوْرِيُّ

يُنشَرِلأُوَّل ِمَرَّهُ عَلى سَخَتِهِ الْحَظِيَّةِ الوَحِيرَة

# المالية المعالمة المع

> ىڭىڭىگە الد*اغىغىقىڭ لىن غمر* (القەيغالىكلى*ڭ عش*ەللىھىدە)

حَقَّقَهُ وَعَلَّوَ عَلَيْهِ أياد بن عَبَداللطيف ْبن إبراه يُمالقيْسيْ

دار ابن حزم

# رَفَحُ عِس لارَجِي لَاهِجَنَّ لِاهِجَنَّ ي لأَسِكْسَ لاهِبْرُزُ لاِهِزُووکِرِسِي

جَمِيعُ الْحُقُوقِ مَحَفُوطَةٌ الْطَهْدَةِ الْأُولِي الطَّلْبُعَةِ الْأُولِي الطَّلْبُعَةِ الْأُولِي الطَّلْبُعَةِ الْأُولِي الطَّلْبُعَةِ الْأُولِي الطَّلْبُعَةِ الْأُولِي الطَّلْبُعَةِ النَّامِ الطَّلْبُعَةِ الْمُؤْلِينِ الطَّلْبُعِينَا الْطُلْبُعِينَا الْمُؤْلِينِ الطَّلْبُعِينَا الْمُؤْلِينِ الطَّلْبُعِينَا الْمُؤْلِينِ الطَّلْبُعِينَا الْمُؤْلِينِ الطَّلْبُعِينَا الْمُؤْلِينِ الطَّلْبُعِينَا الْمُؤْلِينِ الطَّلْبُعِينَا الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِينِ الْمُؤْلِينِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينِينَا الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَالِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَالِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَالِينَا الْمُؤْلِينَالِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَالِينَالِينَا الْمُؤْلِينَا الْمُؤْلِينَالِينَالِينَا الْمُؤْلِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَا الْمُؤْلِقِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِمِنِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِل



ISBN 9953-81-332-9

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار تعبر عن أراء واجتهادات اصحابها

ار أبن حزم الطلبّاعة والشّد والتونهيّع بيروت - لبنان - ص.ب: 6366 / 14/6366 (009611) ماتف وفاكس: 701974 - 701974 (bnhazim@cyberia.net.lb

# بِينِهُ إِلَّذَهُ ٱلْأَجْمُ الْحُهِمِيرِ

جس الاتجابي العُجَسَّيَ الْسِيكِينَ العَيْرَىُ الْإِدُوكَرِيسَ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وآله وصحبه أجمعين أما بعد:

فهذا كتاب جديد ضمن مشروعنا الهادف لإخراج الكتب المخطوطة الجديرة بالتحقيق، والتي جُهل كتّابها ومؤلفيها، وكنت قد أخرجت كتاب «مجمل الرغائب فيما للإمام أحمد من المناقب» للخزرجي الحنبلي في دار ابن حزم الغراء.

وهذا شرح فريد نادر لكتاب الكبائر للشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله، وندرته تأتى، من عدّة وجوه:

- كونه شرحاً لكتاب الكبائر ولا نعرف شرحاً غيره.
- كونه من المؤلفات حول كتب الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ولم يشر له أي أحد ممن ترجم له أو سرد مؤلفاته، علماً آني كنت نشرت كتاباً يماثله لم يعرف وهو مختصر تفسير المعوذتين لابن القيم «للشيخ محمد بن عبد الوهاب وهو من نوادره، وقد نشرته في دار ابن حزم الغراء.
  - أن مؤلفه مجهول لا يعرف على الأقل عند محقق هذه الكتاب.

ومثل هذه المخطوطات تهمل إما لمجهولية مؤلفيها أو لعدم شهرتهم بعالم التأليف، وهذا يحرم كثيراً من القراء من فوائد وفرائد ومزايا وإن جهل قائلها، رغم

أن المنهج الإسلامي يقوم على أساس: (أنّ لا ننظر إلى مَنْ قال، بل إلى ما قال) و(أن لا نعرف الحق بالرجال بل نعرف الحق ونعرف أهله)(١).

وكتابنا (شرح كتاب الكبائر) من هذا النمط، سلك فيه شارحه مسلكاً فريداً، فقد ربط الأبواب بعضها ببعض، ثم شرحه على أساس وضعه الشارح لنفسه وذلك بإسقاطه على كلّ الكبائر وهو ما سماه «الأمور الأربعة» والذي سأشرحه فيما بعد.

ورغم كل المؤاخذات على الكتاب فيبقى في جوهره كتاباً حوى نفائس ومعاني جديرة بالاهتمام والقراءة.

أسال الله العظيم أن يوفقني لخدمة هذا السفر، وأن ينفع كل مَنْ يطالعه، وأن ينفع كل مَنْ يطالعه، وأن ينفعني أولاً ويجعله خالصاً لوجهه ولا يجعل لأحد منه شيئاً، والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين.

المحقق

(١) هذهِ الكلمة مشهورة عن على بن أبي طالب رضي الله عنه.

### المؤلفات في موضوع الكبائر:

موضوع الكبائر من الموضوعات التي حظيت باهتمام جمع من أهل العلم وأقصد بذلك من أفرده بالتصنيف، وسأسرد مجموعة من المؤلفات القديمة والحديثة ممن اعتنى بموضوع الكبائر:

- ١ الكبائر(١) للبرديجي، (ت: ٣٠١هـ)، طبع.
- ٢ عقوبة أهمل الكبائر، لأبي الليث، السمرقندي الحنفي (ت: ٣٧٣هـ) وهو جزء من «تنبيه الغافلين».
  - ٣- الصغائر والكبائر، مكي بن أبي طالب القيسي (ت: ٤٣٧هـ) وهو مفقود.
    - ٤ الكبائر، لأبي عربي، صاحب وحدة الوجود المعروف.
- ٥- أحكام العصاة من أهل الإسلام المرتكبين الكبائر، لأبي عبد الله محمد بن على بن الحسن القلعي، الشافعي (ت: ٦٣٠هـ) وهو مفقود.
- ٦- الزاهر في بيان ما يتجنب من الخبائث الصغائر والكبائر، لعلي بن محمد بن فرحون ( ٦٤٦هـ)، طبع.
  - V 1 الكبائر، للإمام الذهبي (Y) (ت:  $Y \in Y$  هـ).

(١) وهو جزء فيه من روى عن النبي ﷺ من الصحابة في الكبائر.

<sup>(</sup>٢) هـذا الكـتاب طبع قـديماً ثم اكتشف أنه ليس للذهبي بل هو إضافة على كتاب الذهبي ثم وجد الأصل الصغير وطبع عدّة طبعات.

- $\Lambda$  الكبائر، للإمام ابن قيم الجوزية (ت: ١٥٧هـ).
- 9- الكبائر، للعلائي (ت: ٧٦١هـ) لعله جزء من كتابه «المجموع المذهب في قواعد المذهب»
  - ١٠ الكبائر لابن النحاس (٢).
- ١١- جواهر الذخائر في شرح الكبائر والصغائر، للشيخ رضي الدين محمد بن يوسف بن أبي اللطف المقدسي.
- ۱۲ رسالة الكبائر والصغائر للقاضي جلال الدين عبد الرحمن بن عمر البلقيني (۸۲٤هـ)، مفقود.
- ١٣ الشمس المنيرة في تعريف الكبيرة والصغيرة، لابن حجر العسقلاني ٨٥٢هـ.
- ۱۶- إرشاد الحائر على علم الكبائر، ليوسف بن عبد الهادي (ت: ۹۰۹هـ) مخطوط وهو محقق كرسالة علمية بجامعة أم درمان بالسودان ١٤١٥هـ.
  - ١٥- الجواهر في عقوبة أهل الكبائر لزين الدين المليباري. (ت: ٩٢٨هـ)، طبع.
- ١٦ جواهـ الذخائـ في الكبائـ والصغائر، لأبي البركات محمد بن محمد المغربي العامري (ت: ٩٤٨هـ) وهي قصيدة رائية.
  - ١٧ الذخائر في بيان الكبائر، لمحمد بن على بن طولون الصالحي (ت:٩٥٣هـ).

<sup>(</sup>۱) هـذا الكـتاب ثابـت لابـن القـيّم وقـد أشار له عِدّة مَن المؤلفين، وأغرب ما وجدته ما نقله الألوسي في «غايـة الأمانـي في الرد على النبهاني» راداً على ابن حجر الهتمي إن جل كتابه الزواجر مأخوذ من كلام ابن القيّم.

ونقل منه ابن النحاس في تنبيه الغافلين عن أعمال الجاهلين عدّة مقاطع، ولا يزال الكتاب مفقوداً.

<sup>(</sup>٢) هكذا سمَّاه بعضهم ولعله تنبيه الغافلين أو جزءاً منه وقد طبع.

١٨ - منظومة الكبائر، لأبي النجا موسى بن أحمد الحجاوي (ت: ٩٦٨هـ).

١٩ قـ صيدة في الصغائر والكبائر لابن نجيم، ٩٧٠هـ، وشرحها لحفيده زين الدين أحمد بن الشيخ إبراهيم بن نجيم المصري.

وله شرح لإسماعيل بن سنان السيواسي والقصيدة والشرح الأول والثاني كلها مطبوعة.

· ٢- الزواجر عن اقتراف الكبائر ، ابن حجر الهيتمي ، ٩٧٤ هـ . طبع<sup>(١)</sup>

٢١- الزواجر عن اقتراف الكبائر، لوجيه الدين عبد الرحمن بن عبد الكريم الغيثي المقصري، (ت:٩٧٥هـ).

٢٢- الذخيرة الكثيرة في رجاء المغفرة الكبيرة، لعلى القاري (ت: ١٠١٤هـ)

٢٣- الدرة المنيرة في شروط الكبيرة، لمحمد بن محمد الغزي (ت:١٠٦١هـ).

٢٤- الذخائر لشرح منظومة الكبائر، لشمس الدين محمد بن أحمد السفاريني
 الحنبلي. (ت: ١١٨٨هـ)، طبع.

٢٥ منع الأثيم الحائر عن التمادي في فعل الكبائر، لأحمد بن عبد المنعم الدمنهوري (ت:١٩٢١هـ).

(١) له مختصرات مثل:

زواهر الزواجر، لعبد الله بن أحمد الربتكي (ت: ١١٥٩) نخطوط.

<sup>•</sup> إتحاف النواظر مختصر الزواجر، لأبي بكر بن محمد بن عمر الملا الحنفي (ت: ١٢٧٠هـ).

<sup>•</sup> كنز الناظر مختصر الزواجر عن اقتراف الكبائر، لحمد بن على بن قاسم البيروتي، مخطوط.

<sup>•</sup> مختصر الزواجر عن اقتراف الكبائر، لأحمد بن يوسف المصري، مخطوط.

<sup>•</sup> كبائر الذنوب لحمد بن عثمان الخشت، طبع.

١٠ شرح كتاب الكبائر

٢٦ حديقة السرائر في نظم ما جاء من الكبائر، لعبد الله بن محمد الكردي البيتوشي (ت: ١٢١١هـ)، مخطوط.

- ٢٧ طريقة البصائر إلى حديقة السرائر في نظم الكبائر، لعبد الله بن محمد الكردي البيتوسي (ت: ١٢٢١هـ)<sup>(١)</sup>.
- ٢٨ تنويس البصائر في التحذيب عن الكبائر، لمحمد معروف بن مصطفى النودهي
   الشهرزورى (ت ١٢٥٤هـ).
  - ٢٩- حد البصائر في عدّ الكبائر، لمحمد شرف الكاندهلوي.
  - ٣٠- خلاصة الشرائع والشعائر ومعرفة الصغائر والكبائر، للملتاني مخطوط.
    - ٣١- تنوير البصيرة ببيان علامات الكبيرة، للغماري.
- ٣٢- تذكرة أولي البصائر في معرفة الكبائر والصغائر، لعبد القادر الطرابلسي الأدهمي الهيتمي.
- ٣٣- جامع المهلكات من الكبائر والمحرمات العرفان بن سليم العشا حسونة الدمشقى. طبع

(۱) كتب الأخ مشهور حسن سلمان في مقدمة كتاب الكبائر ص(۱۹): إن هذا الكتاب عزاه مفهرس الأوقاف في بغداد لابن القيم وقد استشكل على الأخ مشهور ذلك، وحاول العثور على نسخة فلم يوفق وسبب استشكاله هو أن ناسخ المخطوط (محمد بن أبي بكر بن عبد الرحمن الحنبلي مات في سنة ١٨٨ هـ) وكتاب الطريقة البصائر، للبيتوسي مات مؤلفه سنة (١٢٢١هـ) وهذا الإشكال عندي حله، فأنا ابن العراق وأنا أعرف من غيري بمخطوطاته، وقد كتبت سنة ١٤٢٢هـ في مقدمة تحقيقي لكتاب اللوابل الصيب، ص(١٣) والمطبوع في دار الرشد فذكرت: (أنّ الخطأ من المفهرس، فقد أخطأ في نقل الرقم المخطوط فنقل معلومات كتاب الطرق الحكمية، لابن القيم وكتب اسم الكتاب الذي يليه وهو اطريقة البصائر، وهذا الخطأ جعل عشرات المحققين يقعون في هذا الإشكال ومنهم الأخ مشهور، وليس الخبر كالمعاينة، وقد حقت ذلك بيدي ورأيت المخطوط بعينى، ولله الحمد.

- ٣٤- الإملاء في الكبائر والمناهى الشرعية للنساء، صلاح فتحى هلل. طبع
  - ٣٥- المهلكات من كبائر النساء، لسلمي بنت محمد. مطبوع
  - ٣٦- الزواجر في التحذير من الكبائر ، لعلي الشربجي. مطبوع
  - ٣٧- معجم الكبائر وأدلته الشرعية، لرجائي بن محمد المصري، طبع.
    - ٣٨- اجتنبوا السبع الموبقات لأبي حذيفة إبراهيم بن محمد.
      - ٣٩- السبع الموبقات، لعبد الحميد كشك، طبع.
        - ٤- اللعنات السبع، لمحمد سيد أحمد الأقرع.
    - ١١- كبائر النساء وصغائرهن وهفواتهن، لإبراهيم الجمل.
    - ٤٢ حول تقسيم الذنوب إلى كبائر وصغائر، لعثمان الصافي.
- ٤٣- الإيمان ومرتكب الكبيرة عند الفرق الإسلامية، لسلوى محمد مصطفى نصرة، رسالة علمية في جامعة عين شمس ١٩٩٠م.
- ٤٤ الكبيرة ومفهومها وعقوبتها، دراسة مقارنة في الفرق الإسلامية، مسلم بن سالم بن علي الوهيبي، رسالة ماجستير في جامعة آل البيت في الأردن (١).
- ٥٥ الكبيرة وحكم مرتكبها، رسالة علمية في كلية الدعوة وأصول الدين سنة 1٤٠٢ هـ لعبد الله بن سليمان بن حمد الجاسر.
- 23- الكبيرة والآثار المترتبة عليها عند المتكلمين، رسالة علمية في كلية العلوم الإسلامية في جامعة بغداد، لثائر إبراهيم الشمري.

<sup>(</sup>١) هـذهِ رسالة سلك فيها مؤلفها منهج الإباظية وهم جزء من الخوارج سلك مسلك المعتزلة والخوارج في مفهوم الكبرة.

#### كتاب الكبائر للشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله:

طبع كتاب الكبائر عدة مرات وأقدمها في الهند، والكتاب مكون من أبواب وعددها (١٢٥) باباً، في كل باب آيات وأحاديث وفي بعضها أقوالاً للسلف من الصحابة والتابعين، إلا الباب رقم (٤١) (باب ازدراء النعمة والاستخفاف بحرمات الله) هذا الباب لا يوجد سوى اسمه وتحته بياض.

وكتاب الكبائر لا يختلف في أسلوبه عن مؤلفات الشيخ الإمام المجدد، وهو قلّة الكلام في واستخدام الحجج من الكتاب والسنة مع تبويب رائع فكلامه قليل ولكنه مبوب بشكل دقيق.

ويظن البعض أن كتاب الكبائر كتاباً عادياً كسائر كتب الكبائر ولكن الحقيقة غير ذلك، وسأشرح للقارئ كيف بوّب الشيخ محمد بن عبد الوهاب كتابه بلغة الأرقام.

• الكتاب في (١٢٥) باباً.

وقبل هذه الأبواب بدأها بمقدمة ليس فيها أي كلام للشيخ بل آيات وأقوال للسلف في الكبائر.

• (١٤) باباً الأولى تتعلق بالكبائر القلبية.

والباب رقم (١١) باب الفحش كرر في باب رقم (٨٣) باب تشييع الفاحشة في المؤمنين (١١).

• ثم شرح ببيان كبائر اللسان من الباب رقم (١٥) إلى الباب رقم (٨١).

<sup>(</sup>١) التكرار ليس خطأ وإنما هما أمران مختلفان فالفحش شيء وإشاعته الفحش شيء آخر

- ثم جاء دور كبائر الأفعال من الباب (٨٢) إلى باب (١١٩).
- ثم أخيراً الكبائر المتعلقة المظالم من الباب (١٢٠) إلى باب (١٢٥).

أي أن كبائر كان لها القسط الأكبر وبعدها الأفعال ثم كبائر القلوب ثم المظالم.

وقد كانت الكبائر المذكورة متجانسة ومتقاربة؛ فقضايا اللسان: ذكر الفخر ثم الطعن في النسب ثم إدعاء نسباً ليس له ثم من تبرأ من نسبه ثم من أدعى ما ليس له أي أنّ الشيخ يجمع الكبائر المتقاربة في المعاني وهذا ما فهمه الشارح فاستطاع أن ينظم هذه الكبائر وينسجها بمؤلف مترابط إلا في مواطن يسيرة.

وترتيب الكبائر بالترتيب المذكور هي ميزة لكتاب الشيخ المجدد محمد بن عبد الوهاب رحمه الله.

بقيت ملاحظة حول كتاب الشيخ – وهي ليست مما أنفرد بها الشيخ – ألا وهو إيراد أحاديث غير صحيحة وأحياناً مستنكرة ولا يمكن بمثل هذه الروايات أن تثبت الكبيرة، ولكن كل من كتب في الكبائر استند إلى مثل هذه الروايات.

والشيخ كان في زمان ضعف فيه علم الحديث جداً، وكان جُلّ اعتماد الشيخ على المعاني للراويات بصورة رئيسية ثم على صَحّة الروايات بالدرجة الثانية، واليوم نحن في زمان قويت فيه المعرفة الحديثية وضعف فهم المعاني الدقيقة والمطلوب كلاهما، وإن كان فهم المعاني أهم.

### ترجمة الشارح

بحثت كثيراً عن ترجمة للشارح فلم أوفق بالعثور على أي شيء.

وكل المعلومات المتوفرة لدي، ما وجد في الصفحة الأولى على المخطوط: (... فالشرح لعقيل بن عمر).

وفي الصفحة الأخيرة (... وأنا عقيل بن عمر الداعي إلى الله..) وليس في داخل الشرح أي إشارة إلى شيخ من شيوخه أو تلميذ من تلامذته أو إشارة إلى مؤلّف ما .

ولم أتبين مذهبه هل هو حنبلي أم غير ذلك.

ولا أي إشارة إلى أي منطقة أو مدينة أو عصر أو زمان.

إذ نحن أمام شارح مجهول، ولم أجد إلا إشارتين:

الأولى: إنّ مركز المخطوطات والتراث والوثائق في جمعية إحياء التراث الإسلامي في الكويت، حيث كتب مواصفات المخطوطة كتب إن تاريخ الخط هو (١٢٣٧هـ).

الثانية: إن المصنف عقيل بن عمر أشار في بداية المخطوط إلى ما يلي (.. فالشرح لعقيل بن عمر والمتن للشيخ محمد بن عبد الوهاب عفى الله عنهما ورحم الله مَنْ ترحم عليها...).

وقال في آخر المخطوط: (... أعلم أيها الناظر في هذه النسخة بأني بوبتها على ترتيب الماتن وهو الشيخ محمد بن عبد الوهاب..)

وفي هـذا إشـارة إلى أنـه ألّفه في حـياة الـشيخ ولـيس بعـد وفاته، وهي إشارة وقرينة فحسب علماً أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب توفي سنة ١٢٠٦هـ.

كما أنّ الشارح استخدم كلمات عامية تستخدم في بـلاد العراق والجزيرة العربية واليمن وهذه إشارة إلى موطنه.

كما أنّ اسمه (عقيل بن عمر) يدلّ على أنه من هذه البلدان (العراق والجزيرة العربية واليمن).

ولعلّ الأيام تكشف لنا عن الشارح واسمه وهل له جهود أخرى؟

أما كلمة (الداعي) فهي تعني الواعظ أو المبشر، واشتهرت عند شيعة المغرب (العبيديين) ثم انتشرت في العصر المتأخر على الواعظ أو ما يسمى اليوم بـ(الداعية) وليس عن العالم أو طالب العلم.

## منهج الشارح في شرحه:

كتاب الكبائر للإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب رحمه الله سبق الكلام عن منهجه، والكتاب يقع في (١٢٥) باباً تحت كل باب آية أو آيات ثم حديث أو عدة أحاديث وأحياناً أقوالاً للسلف من الصحابة والتابعين وهي طريقة الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مؤلفاته.

# والشارح سلك في شرحه عدة مسالك:

الأول: أنّه ربط كل باب بالذي بعده فجعل الكتاب من أوله إلى آخره كأنه نسيج واحد، وكان ربطه في بعض الأحيان متكلَّف لعدم تعلَّق الأبواب بعضها ببعض.

الثاني: ذكر الشارح منهجه، فقد أعتمد على أربع أعمال قلبية سماها (الأمور الأربعة (۱)) وهي:

الفكر: أي تذكر يوم الوعيد مع كل كبيرة للتجنّب.

بغض: بغض الكبيرة في الله.

حيرة: وهي رفع الهمّة حتى تفضي إلى تقوى الله.

مراقبة: وهي مراقبة الله حتى لا يقع في الكبائر.

ثم قال: إنّ كلّ كبيرة لا يقع فيها العبد مع هذه الأمور الأربعة فمدار تجنّب الكبائر هو الأعمال القلبية.

<sup>(</sup>١) هكذا ذكرها وهي عبارة غير فصيحة لذا أبدلتها في كل الكتاب بـ (الأمور الأربعة).

الـثالث: استخدام الشارح أحاديث وآيات وأقوال للسلف تدعم شرحه ولم يستخدم اللغة أو الشعر أو الأمثال.

ذكر وقائع وأشياء جرت في عصره، وهي ليست أحداث معينة وإنما أشار لها على سبيل العموم. وكان الغالب عليه الوعظ دون استخدام أساليب السجع والجناس والطباق وغير ذلك من الأساليب الأدبية واللغوية.

وكان الاهتمام بالمعاني أكثر من الاهتمام بمباني الكلام واستخدم ألفاظاً عامية دارجة في زمانه وفي بيئته، وأحيانا كلمات غير فصيحة؛ كأن يجمع كلمة (الكذب) (الإكذاب) ويسمى (القيد) بـ (القياد) وغير ذلك.

الرابع : كان الشارح موفقاً في فهمه للمعاني الشرعية بشكل جيّد، ولكن ثقافته شبيهة بثقافة أهل زمانه فأكثر الأحاديث التي ذكرها خلال شرحه أحاديث ضعيفة أو ضعيفة جداً أو منكرة أو موضوعة أولا أصل.

كما إنه عزى بعض الأحاديث بشكل غير صحيح.

وكان يذكر متون بعض الروايات بالمعنى.

كما إنه لم يذكر أي مؤلَّف أو كتاب أو اسم عالم.

ولعل لهذا أسباباً متعلَّقة بظروف تأليف الكتاب، ولمن ألَّف؟ وما غاية تأليفه؟ كل هذا نجهله ولا نعلم عنه شيئاً. ويبقى الكتاب قيماً في معانيه وفي أنه الشرح الوحيد لكتاب الكبائر الذي ألف قدعاً (١).

## بقي أن نذكر بعض الملاحظات حول الشرح:

- 1) لا أدري هل كان للشارح نسخة من كتاب الكبائر تخالف نوعاً ما في متون أحاديثها المطبوعة لدينا، فقد كان أحياناً ينقل بالمعنى عن كتاب الكبائر.
- ٢) الباب (١٤) في كتاب الكبائر (باب ازدراء النعمة والاستخفاف بحرمات الله) هذا الباب جاء في كل الطبعات لكتاب الكبائر مكتوب وتحته بياض فلم يذكر فيه أي نص بينما ذكر الشارح عدة أحاديث وآيات، فلا أدري هل أضاف الشارح منه الشرح وهو الراجح عندي أم أنه عثر على نسخة فيها الشرح، وهو ما لا أرجحه.
- ٣) أكثر الشارح كما سبق ذكره من الأحاديث الضعيفة جداً والمنكرة،
   وبعضها يحمل معانى غير سليمة.

 <sup>(</sup>١) ألف الفاضل محمد بن رياض الأحمد السَّلفي الأثري شرحاً له طبع في دار الرُشد تحت اسم «تذكير أولي البصائر شرح كتاب الكبائر».

وكتب تحته: (وهو شرح مجموع من كلام عدد من الأثمة الأعلام كالنووي وابن حجر والطببي والمناوي والسعدي وابن عثيمين وغيرهم) والكتاب عبارة عن شروحات للمذكورين لمتون الشيخ عمد بن عبد الوهاب دون تدخل من الجامع لذا فقد نقل أشياء تخالف نهج أهل السُنّة مثلما نقل في صفحة (٣٥٥) عن المناوي في معنى «ليس منا» وهو كلام استنكره الإمام أحمد ونقل استنكاره ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٧/ ٥٢٥) ولعل في الكتاب ملاحظات أخرى إذ جل المعاصرين جامعين وليسوا محققين.

كل هذه الأمور لا تقلل من شأن هذا الشرح بل حوى على التفاتات قيّمة لم أجدها في غيره من الشروح، وكذلك حوى معاني رصينةً في العقيدة تدلُّ على سلامة معتقد الشارح.

#### وصف المخطوط:

هـذا المخطـوط صـوّرته من جمعية إحياء التراث الإسلامي بالكويت، من مركز المخطوطات والتراث والوثائق.

وأصله من جامعة برنستون، مجموعة جاريت- أمريكا (٩٦٩).

ورقمه في المركز (٣/ ٩٠٠١).

والمخطوطة تقع ضمن مجموع من أربع رسائل وكتابنا هذا هو الثالث يحتل من الورقة (٩٠) إلى الورقة (١٣١).

كتبت بخط نسخ معتاد واضح مكتوب سنة (١٢٣٧هـ) مسطرته (٢٥ سطر).

وقد كتبت أبواب كتاب الكبائر جانب المخطوط.

ولم أعلم اسم الناسخ.

كتب في الصفحة الأولى بجانب العنوان ما يلي:

(روى ابـن أبـي الدنـيا قـال: (مرّ رجل بلقمان والناس عنده فقال: ألست عبد بني فلان؟.

قال: بلي.

قال: ألست كنت ترعى عند جبل كذا وكذا؟ قال: بلى.

قال: فما الذي بلغ بك ما أرى.

قال: تقوى الله، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وطول السكون عما لا يعنيني (١).

وقيل: من كثر كلامه لم يجد حلاوة العبادة ومن كثر نومه لم يجد في عمره بركة، ومن طلب رضى الناس فلا ينتظر رضى الله، ومن أكثر الكلام فيما لا يعنيه بكذب وغيبة فلا يخرج من الدنيا على دين السلام).

ولم أجد نسخة أخرى للمخطوط، لذلك أشرت إلى أرقام المخطوطة، جانباً علماً إن كل ورقة من المخطوط تحتوي على صفحة (أ، ب) وأن المخطوط يبدأ من الورقة رقم (٩٠) وينتهي ورقة رقم (١٣١)، أي المخطوط في (٤١ ورقة).

هذه كل المعلومات حول المخطوط.

<sup>(</sup>١) هذا الأثر عند ابن أبي الدنيا في الصمت (١١٦، ٦٧٥)، وابن جرير (١٨/ ٤٨

# 

## عملي في الكتاب:

عملى في الكتاب أنصب على أمرين:

الأول: نص الكتاب.

فقد قمت بنسخ المخطوط الوحيد، ثم قارنته مع كتاب الكبائر للشيخ محمد بن عبد الوهاب.

وقد كانت في الأصل كلمات غير فصيحة بل هي عامية فقمت بتغيرها.

كما لم أشر إلى بعض الأخطاء النحوية والإملائية.

وكان هناك أخطاء في الآيات أهملته.

وأضفت أشياء كى تستقيم بعض الجمل ووضعتها ما بين [ ].

بعض الكلمات كانت تحمل زيادات (ال) التعريف أو (ألف) زائدة قمت بتغيرها ولم أشر لذلك.

## الثاني: التخريج والتعليق على الخط:

- خرجت كل أحاديث الكتاب المشروح وأحاديث الشرح وأتبعت الآتى:
- ١) ما كان في الصحيحين أو أحدهما اكتفيت به إبقاءً لهيبة الصحيحين.
- ٢) ما كان في غيرهما عزوته ثم حكمت عليه مستفيداً من أقوال العلماء
   القدامى والمعاصرين، وأحيانا أتوسع في التخريج. وأحياناً لا.
  - ٣) خرجت الآثار وأقوال السلف.

- علقت على بعض المواطن مستدركاً أو معترضاً.
- عِملت فهرساً للآيات والأحاديث والآثار إضافة للفهرس الموضوعي.

وختاماً أشكر كل ما أعانني على إخراج هذا الكتاب، أخص بالذكر الأخ أمجد بن إسماعيل آل عبد الله وأهله بما بذلوه من الإعانة في تحقيق هذا الكتاب.

أسأل الله العظيم رب العرش الكريم أن يجنبنا الكبائر أولاً وأن يتجاوز عن زلات القدم من الصغائر ثانياً، ويهدينا سبيل الرشد والسداد. وأن يرينا الحق حقاً ويرزقنا اتباعه، وأن يرينا الباطل باطلاً ويرزقنا اجتنابه، إنه ولي ذلك والقادر عليه. والحمد لله رب العالمين، والصلاة على المبعوث رحمه للعالمين.

حرره أبو معاذ إياد بن عبد اللطيف بن إبراهيم القيسي البغدادي عمّان/ الأردن في ١٦ محرم سنة ١٤٢٧هـ رَفْعُ معب (لرَّحِمْ فَلِي الْلَخِرْيِ (سيكنر) (لِيْرِمُ (لِفِرُون يرس

صورالمخطوطات



رَفْعُ حِب (الرَّحِمُ الْهِخَرَيِّ (أَسِلَنَهُ (الِنِّرُ (الِنِوُدُوكِسِي

سنرج متى الكيابرعلى السعة الممور التي هي طابقة م فالترج لعفل لن عرو لمن للنبي عرا ف عبد الوهاب غها ورضح الله من سمع عليهما وافنت ي معدي والتمسى لخطأها عذرا فإن مذاجتهد وإصابح ه اجران ومن اجتهد واخطا مله اج واحد والعداء پالمصب وبالمخطي والوعد يوم القيم (والمعلم) القل بلغان والنامر (انهم عنره فقال لمست لع عبديني فإن قال بل مع من عدا ما رواه الطبران رقبرم كرم المرحان مريس المجرد المراد المراد

وصالكو فالتختر الإنسان مارحب منها فانه بويمتم به يوا السوفال قالم ينق فالجرمور بسبهاهم فيوحن بالنواطي وال قدام فالسلاميك من الماللم وف في الدين المهارة ا المعرف في الآخرة واهل لمنكرف الدنب اهم اهل الكرم في الاخرة وتاليفاليم حسب الذيب بحترجوا الشائدان تعملهم الذبذامنوا وعملوالصالحات سوادمياهم وماتهم سأتماعكم ن وقال قالمام معول لدب المنوا وعملالصالحات مدبن فالإرعزام نسعا المتغنى كالغيار فكرة الدحادية فبالع بنيئ والدينا والمخرة ولانديل لحكمة الله كليت ماينزكس حكمته الإمت تذبرا بأت الوعدوالوعبدحتى وجُل قلبه وح لعظمة الله قال يعالى كتاب الزلغاد الكؤم بارك ليدبروايات ولبندكل ولوالالباب غذ لايدكره لإمكون الإساعي بالفساد بالأرض ابتفاء العلق فيهاعل خلق الله ومدندكن كان منأو لى اللب ساعب بالصلاح في الآرض سفا التواقع فيهالله فهوالآي يتعقابغوله تعاكرات تخشبوكهايره

راموز الصفحة الأخيرة من المخطوط

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ) (النَّجْرَي (سِلْنَمُ (النِّرُمُ (الِفْرُوفَ بِسَ

النص المحقق



شرح كتاب الكبائر

# كتاب شرح متن الكبائر على الأمور الأربعة(١)

التي هي طريقة الإسلام فالشرح، لعقيل بن عمر والمتن للشيخ محمد بن عبد الوهاب عفى الله عنهما، ورحم الله مَنْ ترحّم عليهما، واقتدى بهدي صوابهما، والتمس لخطأهما عذراً؛ فإنّ مَنْ اجتهد وأصاب فله أجران ومن اجتهد وأخطأ فله أجر واحد (٢) والله أعلم بالمصيب وبالمخطئ، والوعد يوم القيامة، والموطن الجنة أو النار، قال تعالى لنبيه: ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴿ وَالْمَدُونَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَيِّتُ وَإِنَّكُمْ مَيَّتُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ وَإِنَّكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

كان صلى الله عليه وسلم يعلّم صحبه بقوله: «لا يقل أحدكم اللهمُّ لقني عند لقني حجة الإيمان عند لقني عند اللهمُّ لقني حجة الإيمان عند الممات» (٤٠) رواه الطبراني/.

١١) في الأصل «الأربعة الأمور» وهي كذلك في جميع الكتاب وغيرتها لعدم صوابها لغة.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٩١٦)، ومسلم (١٧١٦).

<sup>(</sup>٣) في الأصل (لقن).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في «معجمه الأوسط» (١٨٨٦)، وسنده ضعيف، فيه السكن بن أبي كريمة لم أجد مَنْ ترجم له.

وفي السند كذلك ابن لهيعة ولكنه من رواياته عن عبد الله بن وهب وهي صحيحة على الراجح. ملاحظة: تحرف في مجمع الزوائد (٢/ ٣٢٥) السكن بن أبي كرعة.

# أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

رَفَحُ معبد(لرَّحِلُ (اللَّجَسَّيِّ (أَسِكنَتُ الْعَيْمُ الْإِنْ(وَکُسِسَ

> مقدمة الشارح

﴿ الْحَمَّدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجَا ﴿ قَيْمَا لِيُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَّدُنَهُ ﴾ [الكهف: ١، ٢] أي كائناً عذابه في الآخرة على قدر الإصرار على الكبائر التي توجب غضب الله ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَّاكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴾ ليعمَلُونَ ٱلصَّلُونَ الصَّلُونَ الصَّلُونَ الصَّلُونَ الله الإخرة على قدر اجتناب الكبائر ، وامتثال الكهائر ، وامتثال الأوامر التي توجب رضى الله ، فليختر الإنسان ما أحبَّ منهما فإنّه يوسم به يوم الله ، قليختر الإنسان ما أحبُ منهما فإنّه يوسم به يوم الله ، قال تعالى: ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوَصِي وَٱلْأَقْدَامِ ﴾ الله ، قال تعالى: ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوَصِي وَٱلْأَقْدَامِ ﴾ [الرمن: ١٤].

وقـال صـلى الله عليه وسلم: «أهلُ المعروف في الدنيا همْ أهلُ المعروف في الآخرة، وأهلُ المنكر في الدنيا همْ أهلُ المنكرِ في الآخرة» (١).

<sup>(</sup>١) هذا الحديث ورد عن أكثر عن عشرة من الصحابة إضافة إلى روايات مرسلة عن التابعين فقد رواه:

<sup>\*</sup> عن قبيصة عند البخاري في «الأدب المفرد» (٢٢١) والطبراني في الكبير (١٨/ ٣٧٥/ (١٩٦٠).

<sup>\*</sup> أبو هريرة عند الطبراني في الأوسط (٤٩٣١)،وفي الصغير(٧٤٣)،وأبو نعيم في الحلية(٩/ ٣١٩).

<sup>\*</sup> سلمان الفارسي عند الطبراني في الكبير (٦١١٢)، والعقيلي في الضعفاء (٢/٣٣٧)، والبيهقي في الشعب (١١١٨١).

<sup>\*</sup>ابن عباس عند الطبراني في الكبير (١١٤٦٠)، والدارقطني في العلل (٨٤١).

<sup>\*</sup>ابن عمر عمند ابن أبي الدنيا في «قضاء الحوائج» (١١٦)، وابن عدي في الكامل(٥/ ٣٦٤) وهو عند اليزار.

<sup>\*</sup>أبو موسى عند الأشعري، الطبراني في الصغير (١٩٩).

وقال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ آجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن نَّجْعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَٰتِ سَوَآءُ مَّحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَآءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ ﴾ [الجائية: ٢١].

فلا يكون أكبر هُمَّهُ إلا معرفة الكبائر من الكتاب والسُّنّة، ليكون متجنبها حتى تكفَّر عنه صغائر ما ارتكبه مِنْ معاصي الله ، فلا يصر على صغيرة ، لعلمه

مقدمة كتاب الكبائر

(۹۰) ب

<sup>\*</sup> أم سلمة عند الطبراني في الأوسط (٢٠٨٦).

<sup>\*</sup> على بن أبي طالب عند الخطيب في تاريخه (٢/ ٢٤٤)، (٢١/ ٢٢٦) وابن الجوزي في العلل المتناهية (٨٣٦).

<sup>\*</sup> أبو الدرداء عند الخطيب في تاريخه (١٠/ ٤٢٠)، وابن الجوزي في العلل (٨٤٠).

<sup>\*</sup> وروي مرسلاً عن سعيد بن المسيب كما عند ابن أبي الدنيا "قضاء الحوائج" (١٧)، والبيهقي في الشعب (٩٠٥٤)، وأبو عثمان النهدي في "قضاء الحوائج" (١٦).

<sup>\*</sup> وروي عن أبي عثمان النهدي عن عمر كما في علل الدراقطني (٢٤٤/٢).
والحديث أكثر طرقه ضعيف وبعضها ضعيف جداً وبعضها يسير الضعف وبعضها حسن لذا فالحديث صحح لغيره.

بأنَّ الإصرار عليها يصيّرها كبيرة توجب عليه غضب الله، فلا معرفة في الفرق بين الكبائر والصغائر إلا لمن تحقق بتقوى الله.

قال تعالى : ﴿ يَآ أَيُّهُمَا ٱلَّذِينِ ﴾ ءَامَنُوٓاْ إِن تَتَّقُواْ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْفَانًا وَيُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ الْانفال: ٢٩].

فمتى فرّق بينهما تجنب الكبائر ، ولم يصر على الصغائر، وكُفّرت له بالتوبة النصوح في الله ، فلا سبيل لذلك إلا بأربعة أمور تكون أكبر هَمّةُ في الله :

فِكرٌ ، وبغضٌ، وحيرةٌ، ومراقبة لله.

فالفكر يكون في تذكّر يوم الوعيد في كل كبيرة حتى تتجنُبْ لله، فإذا لم تهوى النفس تَجنبها تبغض بأشد بغض في الله، فإذا لم تترك بالبغض لها فيه لعلل قامت بها، تكون الحيرة التي تتعلق برفع الهمة إلى الله، فتقوى بها المراقبة في طلب الهداية مِنَ الله ، فإنّه قال: "يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني الهداية مِن الله ، فإنّه قال: "يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم" وبغير ذلك لا يدرك أحد سبيل معرفة الفرق بين الكبائر والصغائر، ويحوت وهو مُصر على كبائر لا يشعر بها إلا يوم يلقى الله، فإذا سئل عنها وقال: إنّي جهلت وما استطعت تعلم عِلمَ الله فلا يُعذر على ذلك لقوله صلى وقال: إنّي جهلت وما استطعت تعلم عِلمَ الله فلا يُعذر على ذلك لقوله صلى وتفقّه والله وسلم : "قلبٌ ليس فيه شيء من الحكمة كبيت خرب، فتعلموا وعلموا وتفقّه وا ولا تموتوا جُهّالاً، فإنّ الله لا يعذر على الجهل" فعلى قَدِرْ ما يمتثل لقوله نبيه الذي ما ينطق عن الهوى يكون الفرق له بينَ الحقّ والباطل، فيصير

(۱) مسلم (۲۵۷۷).

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في «الجامع الصغير» (٨٥٣٧) لابن السني، وكذا صاحب «كنز العمال» (٢٨٧٥٠)، وهـو عند الديلمي في «مسند الفردوس» (٤٠٩٠) وضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في «ضعيف الجامع الصغير» (٤٠١٧).

متفقهاً ما ينفعه ويضره يوم الله، فإنه يوم لا ريب فيه ، ولا بد مِنْ إنجاز الوعد والوعيد فيه مِنَ الله.

قال تعالى: / ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَلَّعُواْ (١/٩١) بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَخْسَنُواْ بِٱلْحُسْنَى ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَلَيْرِ ٱلْإِثْمِ وَالْحَمَا عَمِلُواْ وَيَجْزَى ٱلَّذِينَ الْكَبَائِرِ عَوْفًا وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ مَ ﴾ [ النجم: ٣٦] وهي الصغائر التي تُكفَّر بتجنب الكبائر خوفاً مِنْ مقام الله، فمتى الإنسان خاف يوم الوعيد تجنّب الكبائر التي علم كثرة وعيدها مِنَ الله.

روى ابن جرير عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (الكبائر كل ذنب ختمه الله بنار أو لعنة أو غضب أو عذاب)(١).

وللبخاري ومسلم عنه قال: (هي إلى سبعمائة أقرب منهما إلى سبع غير أنها لا كبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار)(٢).

<sup>(</sup>۱) هـذا الأثـر عـن ابـن عـباس رواه الطـبري في تفـسيره (٦/ ٦٥٢)، وابـن أبـي حـاتم في تفـسيره (٦/ ٦٥٢)، والبيهقي في الـشعب (٢٩٠). ولفظ ابـن أبـي حاتم: (كل ما وعد الله عليـه النـار كبيرة).

ويـروى مرفوعاً عن أبي سعيد الخدري بلفظ «الكبائر كل ذنب أدخل صاحبه النار» رواه إسماعيل القاضـي في «أحكـام القرآن» (٦٦) وفي سنده ابن لهيعة لكنه من رواية عبد الله بن وهب عنه وهي صحيحة لكنه منقطع بين عطاء الخراساني وأبي سعيد؛ لأن عطاء لم يدرك أحداً من الصحابة.

<sup>(</sup>۲) هذا الأثر عن ابن عباس رواه الطبري في تفسيره (٦/ ٢٥١)، وابن المنذر في تفسيره (١٦٧٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٣٤) ويروى عن ابن عباس مرفوعاً بسند منكر، رواه القضاعي في مسند المشهاب (٨٥٨) والديلمي في مسند الفردوس (٧٩٩٤)، وعزاه صاحب «كنز العمال» للعسكري في «الأمثال» ولأبي الشيخ والديلمي.

وفي سند الحمديث أبـو شـيبة الخراسـاني، قــال الـذهبي في «ميزان الاعتدال» (٧/ ٣٨١) (أتى بخبر منكر)، وانظر «السلسلة الضعيفة» للشيخ ناصر رحمه الله (٨٤١٠).

ولعبد الرزاق قال: (هي إلى السبعين أقرب منها إلى السبع)(١).

فلا يتأتى لأحدٍ معرفة ذلك لا بالتفقّه في طلب علم الله ولا يمكن تفقهها إلا باجتناب أكبر الكبائر؛ الذي هو الشرك بالله: قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللهُ لا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَ لِكَ لِمَن يَشَآءً ﴾ [النساء: ٤٨] أي جميع الكبائر غير المشرك الأكبر مُوقّف مغفرتها على مشيئة الله ، أما الشرك الأكبر فلا مغفرة لصاحبه، وهو مخلّد به في نار الله، فما دام صاحبه عاكفاً عليه فلا يتفقّه ما يضره من الكبائر التي يزداد بها عذاباً في النار على قدر ما غلا في شركه وأفترى فيه كذباً على الله، فمتى تجنبه تفقه ما بعده مِنْ أكبر الكبائر وهو:

عقوق الوالدين ،والكذب، وشهادة الكذب؛ لأنهما من الافتراء على الله.

<sup>(</sup>۱) عبد السرزاق في تفسيره (۱/ ۱۰۵)، وفي المسنف (۱۹۷۰۲)، وابسن جرير في تفسيره (٦/ ٢٥١)، وابن المنذر في تفسيره (١٦٦٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٣٤ (٢١٦)، والبيهقي في الشعب (٢٩٤)، وعزاه في «الدر المنثور» (٣٥٨/٤) لعبد بن حميد إضافة للمذكور.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٦٥٤)، ومسلم (٨٧).

قال الشوكاني في "نيل الأوطار" (٩/ ١٥٩): (قوله "وكان متكناً فجلس "هذا يشعر باهتمامه على المنطقة المنطق

المذكور إلا ليعرفهم كبير ذنبهما (١) ، والوعيد فيهما مِنَ الله، فمن راقب الله فيهما حتى تجنبهما صلح له حاله كُلّه ونجي مِنْ كل هوى، وكان قريباً مِنَ الله، ومن لم يتجنبهما فَسَدَ له حاله كُلّه، ووقع به كلّ هول وكان بعيداً من الله، وعلامة الصلاح تجنبهما، وعلامة الفساد اقترافهما، ولو أظهر صاحبهما صلاحاً في عبادة الله، فإنّ العمدة عند الله ما انطوى في القلب من تجنبها أو اقترافهما فيوسم به يوم الله.

كبائر القلب روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إنّ الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم" (٢) فُعِلم مِنَ الحديث أنّ مَنْ كان قلبه صالحاً بتجنبهما نظر الله إليه بنظرة الرضى، وجعله مِنْ أهل جُنّة الله، ومن كان قلبه فاسداً باقترافهما لم ينظر الله إليه بنظرة الرضى، وجعله وقود نار (٣) الله، فإنّ القلب لا يصلح إلا بتجنبهما، ويكون فساده باقترافهما على قدر ما يسعى بهما صاحبه في أرض الله ، فيكتسب بهما المال الحرام ، يزداد به فساد قلبه حتى لا يراقب به إلا خَلْقَ الله، أما مجتنبهما فلا يكتسب إلا حلالاً فيزداد به صلاح قلبه حتى لا يراقب في كلّ ما المال الحرام ، يزداد به فساد قلبه حتى لا يراقب في كلّ ما المال المراه بيكتسب إلا حلالاً فيزداد به صلاح قلبه حتى لا يراقب في كلّ مالة إلا الله.

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «الحلال بيّن، والحرام بيّن، وبينهما أمور متشابهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرء لدينه

<sup>(</sup>١) أي (قول الزور وشهادة الزور).

قالـو الـشوكاني في «نـيل الأوطار» (٩/ ١٥٩) (وقول الزور أعم من شهادة الزور؛ لأنه يشمل كل زور من شهادة أو غيبة أو بهت أو كذب).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۵۲۶).

<sup>(</sup>٣) في المخطوط (النار الله) وهذا خطأ.

وعرضه ، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، كراع يرعى حول الحمى يوشك (١/٩٢) أن يـواقعه، ألا وإنّ لكـل ملك حمى، ألا وإنّ حمى الله / في الأرض محارمه، ألا وإنّ في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب»(١). رواه البخاري ومسلم والأربعة.

[النحل: ۲۸-۲۹].

روى مسلم عن ابن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل الجنة مَنْ كان في قلبه مثقال ذرة من كِبْر، فقال رجل: إنّ الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً ونعله حسناً، فقال: إنّ الله جميل يجب الجمال، الكِبْر بطرُ الحق

<sup>(</sup>۱) البخاري (٥٢)، ومسلم (١٥٩٩)، وأبو داود (٣٣٢٩)، والترمذي (١٢٠٥)، والنسائي(٧/ ٢٤١)، وابن ماجة (٣٩٨٤).

 <sup>(</sup>٢) هـذا المعنى والاستنتاج في أن الحلال يُصلح القلب وأن مناسبة ذكر العلاقة بين (المضغة) و (الحلال والحرام) لم أجده لغير المؤلف وهذه من نوادر هذا الشرح.

<sup>(</sup>٣) يقصد بالثلاثة (الاختيال، الافتخار، التكبر).

وغمطُ الناس»(١)، فما يفرّق بين بطَرَ الحق واحتقار المتمسك به وبين إظهار نعمة الجمال إلا المتواضع لأحكام الله، أما المتكبر عليهما فيدّعي الدعاوي الحقيّة وهو كاذب فيها، ولا يُرى إلا ساع بالفساد في أرض الله.

روى البخاري أنّه صلى الله عليه وسلم قال : «ألا أخبركم بأهل النار كل عُـتلِ جـوّاظٍ مُـستكبرٍ (٢) وهـو المتكبر على حكم الحقِّ إذا دُعي إليه لحفائه إياه، إيثاراً لبطنه وفرجه، ومراقبة لخلق الله، فعلى قدر جبروته بالباطل يكون بطره ورده الحق بـه على مَنْ دعـاه إلـيه في الله، فيظل في تحايـل بمكره السيء على المتمسك بالحق واحتقار مَنْ أعانه عليه، حتى يوّد أن لا يأتيه خير ولا نصرة مِنَ الله، فهذا وصف المتكبرين على أحكام الحق، العاتين على الله، فلا يزال هذا دأبهم حتى يكونوا به في أسفل درك نار الله.

ولا يزال المتواضعون/ لأحكام الحق في صبر عليهم إلى أن يفرّج الله عليهم (١٩٢٠) بالنصر والفتح، ويجعلهم في أعلى جنة الله.

> روى أحمد وصححه وابن حبان (٢) أنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ تواضعَ لله درجةُ رفعهُ الله درجةُ حتى يجعله في أعلى عليينَ، ومَنْ تكبّر على الله درجـة وضعه الله درجة حتى يجعله في أسفلِ سافلين»(٤) فمن لا يحذر من التكبّر

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۱).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٩١٨)، ومسلم (٢٨٥٣).

<sup>(</sup>٣) في المخطوط (أحمد في صحيحه وابن حبان) وهذا خطأ والتصحيح من الكبائر.

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه ابـن ماجـة (٧٦/٥)، وأحمـد (٣/ ٧٦)، وابن حبان (٥٦٧٨)، وأبو يعلي (١١٠٩)، وعزاه بعضهم للحاكم ولم أجده في المستدرك بهذا اللفظ.

بأشد التحذير أرتكب به كبائر كثيرة ، لا يعلم بها إلا يوم يلقى الله ، فكم مِنْ إنسان يظن أنّه ليس متكبر وهو متكبر على مَنْ هو أفقر منه؟ أو وارث حالة منه أو صنعة، وقد يكون المحتقر مِنْ أولياء الله.

روى الطبراني أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والكبر فإنَّ الكبرَ يكون في الرجل وعليه العباءة» (١) فهذا الشأن مشاهد، فمن يرى عزه بثوبه كما قال صلى الله عليه وسلم «يتقى أحدكم على ثوبه ما لا يتقى على دينه» (١).

وقال فيه: «تعس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد الخميصة» (٣) فما كان عبداً لما ذكر إلا بتكبره على أحكام الله، أما المتواضع لأحكام الله فيرى أنه أمقت أهل زمانه مجاهدة في الله فيعد ممن قال الله فيهم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنَ خَشْيَةٍ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم أَوْ الله عَالَى الله فيعد ممن قال الله فيهم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنَ خَشْيَةٍ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴿ إِلَى أَن قَالَ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَىٰ رُبِّهِمْ رَاجِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٧ - ١٠].

= والحديث ضعيف ضعفه البوصيري وغيره، ومن المعاصرين العلامة الألباني رحمه الله والشيخ شعيب الأرناؤوط، وحسنه الحافظ ابن حجر في «الأمالي المطلقة» (٨٧)، وسبب الاختلاف سند الحديث حيث أن مدار الرواية على دراج أبو السمح عن أبي الهيثم عن أبي سعيد الخدري.

ودراج أبو السمح عن أبي الهيثم صححه الحاكم وابن حبان تبعاً ليحيى بن معين.

أما بقية المحدثين كالإمام أحمد وأبي داود وأكثر المحدثين أن هذا سند ضعيف لا يثبت. والغريب أن الحافظ ابن حجر يضعف هذا السند وهو هنا يحسنه، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الطبراني في الأوسط (٥٤٣) وقال الهيثمي: (رجاله ثقات) ومثله المنذري في الترغيب (٤٣٩٩)، وكذا ابن حجر في الفتح (١٠/ ٤٩١)، وهذا غير صحيح فإن الحديث ضعيف جداً.

<sup>(</sup>۲) ذكر صاحب «كنز العمال» (۲۹۰۸۸) وعزاه للحاكم في تاريخه عن ابن عباس ولفظه: «سيكون في آخر أمتي أقوام يزخرفون مساجدهم، ويخربون قلوبهم، يتقيء أحدكم على ثوبه مالا يتقى على دينه، لا يبالي أحدهم إذا سلمت له دنياه ما كان من أمر الدنيا» ومثل هذا الروايات لا تصح.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٧٣٠).

فيظل خائفاً من / صالح عمله أنْ يدخل عليه العجب فيه فيحبط عمله (١/٩٣) الله، فقد روي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «عُجْب ساعة يحبط عمل ستين أو سبعين سنة» (١).

وعن ابن مسعود أنّه قال: «الهلاك في اثنتين القنوطُ والعجبُ» (٢) فمن لا يحذر من مداخلة عمله العجب كان في غرور يؤدّ به إلى الأمن من مكر الله، فيكون بمنزلة المصر على الكبائر حتى يقنط بها مِنْ رحمة الله، فإذا قبل له: إتق الله! قال: ما عندي طاعة أدخل بها جنة الله.

أو دعوني أكون في صدر جهنم.

أو لو أعلم فيَّ شعرة تدخل الجنة لأحرقتها بالنار.

أو أشباه هذه المقالات الموجبة الكفر بالله، فمن أخفى شيئاً في قلبه من ذلك ولو لم ينطق به لسانه، فهو كافر عند الله، فلا يتوب مِنْ كبيرة ارتكبها حتى يتراكم على قلبه الران، على قَدْر ما قنط مِنْ دخوله جنة الله، أما الراجي دخول الجنة يخاف مِنْ أدنى ذنوبه أن يقطعه عنها، فيحدث في كل ساعة التوبة إلى الله، ثم آنه يخاف مِنْ صالح عمله أن يجبط بالعجب، حتى يجب أن يذم فيه ولا يمدح به من أحد إلا الله، فإذا سمعه من أخ له خاف أن يكون فيه قطع عنقه عن المسارعة إلى طاعة الله.

<sup>(</sup>۱) ذكره الديلمي في مسند الفردوس كما في «كنز العمال» (٧٦٦٩) عن الحسن بن علي بلفظ «إن العجب ليحبط عمل سبعين سنة» وذكره الشيخ ناصر رحمه الله في «السلسلة الضعيفة» (٢٥٦٧). وحكم بوضعه.

<sup>(</sup>٢) هـذا الأثـر ذكـره الغزالي في «إحياء علوم الدين» (٣/ ٣٦٩) عن ابن مسعود وقريباً منه عن سفيان بن عيينة في «حلية الأولياء» لأبي نعيم (٧/ ٢٩٨).

العجب روي عن أبي بكرة أنَّ رجلاً ذُكر عند النبي صلى الله عليه وسلم فأثنى عليه رجل خيراً فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «ويحك قطعت عنق صاحبك» يقولها مراراً «إنْ كان أحدكم مادحاً أخاه لا محالة فليقل: أحسبه كذا وكذا، إن كان يرى أنه كذلك وحسيبه الله، ولا يزكي على الله أحداً» (١) رواه البخاري ومسلم.

فحب المدح مِنْ الناس في العمل الذي يقصد به وجه الله يجبطه، ويبعد من الله فيعد من الكبائر التي لا يحط لها بالاً؛ كحب الدنيا الذي هو من أكبر الكبائر السائق إلى نار الله, فأغلب ما يوجب حب المدح في قلب مَنْ يعلم العلم ولا يجاهد به نفسه في الله.

روى أحمد بسند جيد عن الحارث بن معاوية أنّه قال لعمر: إنّهم [كانوا] يراودونني على القصص فقال: (أخشى/ أن تقص فترتفع عليهم في نفسك، ثم تقص فترتفع حتى يخيّل لك أنك فوقهم في منزلة الثّريّا، فيضعك الله يوم القيامة تحت أقدامهم يوم القيامة بقدر ذلك)(٢).

(١) البخاري (٢٠٦١)، وفي مسلم (٣٠٠٠) نحوه.

<sup>(</sup>٢) الأثر رواه الإمام أحمد (١٨/١)، ومن طريقه الضياء في «الأحاديث المختارة» (١/ ٢٠٥-٢٠٥) ومن طريق الإمام أحمد ابن عساكر في «تاريخ مدينة دمشق» (١١/ ٤٨١) والطبراني في «مسند الشاميين» (٩٣٥) مختصراً والحمديث إسناده محتمل للتحسين فرجاله ثقات إلا الحارث بن معاوية الكندي، ذكره ابن حبان في ثقات التابعين، وقال ابن حجر في «تعجيل المنفعة» (١٦٢)، (والذي يظهر أنه من المخضرمين) وعدة بعضهم في الصحابة، وثقة العجلي في ثقاته (١/ ٢٧٨).

ورواه كذلك البزار (٣٦٣٣ - كشف الأستار) والعقيلي في «الضعفاء» (٢/ ١٥٩)، وابن عدي في «الكامـل» (٣/ ٢٠٥)، وابن حبان في «المجـروحين» (١/ ٣٤٠)، والبيهقـي في الـشعب (٧٢٥٥)، والقـضاعي في «مسند الشهاب» (١٤٤٧) عن أنس، والحديث حسّنه المنذري في الترغيب والهيثمي

أما المجاهد نفسه بالعلم فلا يؤمّنْ مِنَ العجب بعلمه ومدحه مَنْ يتلق عنه علم الله.

الرياء والسمعة

روى البيهقي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: « لو لم تذنبوا لخفِتُ عليكم ما هـو أشـدُ مِـنْ ذلـكَ العُجْـبَ» فيظل مجاهـداً عجبه بالأمور الأربعة (١) التي هي

= في المجمع (١٠/ ٤٧٥). قلت: وهذا غير صحيح ففي الحديث سلام بن أبي الصهباء ضعيف الحديث.

وروى عن أبي سعيد الخدري من طريق يحيى بن كثير أبو النضر البصري عن الجريري عن أبي نضرة عن أبي سعيد مرفوعاً كما في الكامل (٧/ ٢٤٠)، وذكر الألباني في الصحيحة (٦٥٨)، من طريق آمالي أبي الحسن القزويني ولذلك حسنه الشيخ.

قلت: وهذا سند ضعيف، إن لم يكن ضعيف جداً فيحيى بن كثير قال فيه أبو حاتم ضعيف الحديث ذاهب الحديث جداً، وقال العقيلي: منكر الحديث، وقال ابن حبان: يروي عن الثقات ما ليس من أحاديثهم لا يجوز الاحتجاج به فيما انفرد، وقال الساجي: معروف في التشيع ضعيف الحديث جداً متروك الحديث.

بينما حكم ابن معين وأبو زرعة والدارقطني وابن حجر بالضعف فقط، وحكم عليه النسائي: بأنه ليس بثقة.

والحقيقة إن الدارقطني حكم عليه بأنه متروك كما نقل ابن القيم وكذا الذهبي.

وهـذه الـرواية لم يـتابع عليها يحيى هذا وأكثر رواياته التي اطلعت عليها فيها ضعف فمثله لا يتابع على حديثه.

وهذا السند حكم عليه العراقي في تخريج الإحياء (٣/ ٢٤٨) بأنه ضعيف جداً.

ومعنى الحديث أعجب الذهبي فنقل كلمة البخاري في «ميزان الاعتدال» (٣/ ٢٥٨) فقال: (ما أحسنه من حديث لو صح) كما أن العقيلي قال بعد أن ذكر رواية أنس وضعفها، وقد روي بغير هذا الإسناد بإسناد صالح، قلت: وليس هذه الرواية هي المعنية للعقيلي فقد ترجم ليحيى بن كثير وحكم عليه بأنه منكر الحديث. ورواية سلام بن أبي الصهباء أقوى من هذه.

لذا فالحديث ضعيف عندي من طريق أنس وأبي سعيد، لذا قال العراقي: طرقه كلها ضعيفة.

ونحن وجدنا طريقين وكلاهما ضعيف.

(١) الأربعة هي: فكر، بغض، حيرة، مراقبة لله.

الطريق إلى الله، وبغيرها لا يدرك أحد الطريقة التي ستقام بها في الله، فلا يلازمها إلا الذي يخاف من النار ويرجوا جنة الله قال تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَآءَ رَبِّهِ فَلَيْعَمَلَ عَمَلًا صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ وَالكهف: ١١٠] أما الذي لم يصحح رجائه بالأمور الأربعة لا يكون إلا مسمعاً مرائياً بعلمه وعمله خلق الله، فلا يصفو له عمل من الشرك الأصغر لجهله بالأمور الأربعة التي هي الجهاد الأكبر في الله (١١).

روى البخاري ومسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ سمّع سمّع الله به ، ومَنْ يرائي يرائي الله به» (٢) فعلى قدر ما يكون ذلك منه يكون عذابه بالنار، الذي يصير به يوم الله، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «فضوح الدنيا، هين، والسديد فضوح الآخرة» فإنه إذا نودي عليه على رؤوس الأشهاد بأنّه كان مسمّعاً مرائياً يخجل خجلاً أشد مِنْ خجل الدنيا بشهرة ما فضح به مما يذمّه خلق الله، كالزنى واللواط وشرب الخمر والسرقة والخيانة في المال ودس الغش ونحوه، مِنْ كل ما يمقت لدى الناس ولدى الله ، فأعظم فضوح يجده الإنسان في المواقف الكثيرة الأهوال، الشديدة العذاب الفضوح في السمعة والرياء، وأنّ لم يشهر بها الكثيرة الأهوال، الشديدة العذاب الفضوح في السمعة والرياء، وأنّ لم يشهر بها

<sup>(</sup>١) لأن الشارح يرى أن جهاد النفس هو الجهاد الأكبر.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۱۳٤)، ومسلم (۲۹۸۷).

<sup>(</sup>٣) هـذا جـزء مـن حديث طويل رواه الطبراني في الكبير (١٨/ ٢٨٠ (٧١٨) وفي "الأحاديث الطوال" (٣٨)، والطبري في التاريخ (٢/٢٢)، والعقيلي في "الضعفاء" (٤٨٣/٣)، والقضاعي في "مسند الشهاب" (٤٤٦)، وابـن عـساكر في "تـاريخ دمـشق" (٤٨/ ٣٢٣-٣٢٤). ولفظه: "فضوح الدنيا أهون من فضوح الآخرة".

والحديث حكم عليه الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» بالنكارة.

وقال ابن كثير في البداية (٥/ ٢٣١): (وفي إسناده ومتنه غرابة شديدة).

وقال الألباني في تحقيقه لفقه السيرة للغزالي: ضعيف جداً.

صاحبهما في الدنيا، وقد أعتقد أنّه مِنْ أولياء الله، فإنّ الله يشهره بما كمن في سريرته ولا تنفعه شهادة أهل زمانه بأنه صادق مخلص / لله.

نعم إذا وافقت شهادتهم شهادة الله فيهما، ازداد بشهادتهم قرباً لدى الله.

روى البخاري ومسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل إمرئ ما نوى»(١) فمنْ اطّلع الله على سريرته أنّه مخلص له في علمه وعمله جعله في جنةٍ منعماً بنعماء الله، ومَنْ اطلع على سريرته أنّه مسمّع مراء جعله في ناره معذّباً بأنواع عذاب الله.

روى مسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "إن أوّل الناس يقضى عليه يوم القيامة رجل أستشهد فأتي به فعرفه نعمه فعرفها فقال: فما عملت فيها؟ فقال: قاتلت فيك حتى استشهدت: قال: كذبت ولكنك قاتلت لأنْ يقال: جرئ فقد قيل، ثم أمر فسحب على وجهه حتى ألقي في النار، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتى به معرفة نعمة فعرفها قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم وعلمته وقرأت القرآن قال: كذبت ولكنك تعلمت ليقال: قارئ ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار، ورجل وسع الله عليه وأعطاه مِنْ أصناف المال فأتى به فعرفه نعمه فعرفها قال: فما عملت فيهما؟ قال: ما تركت مِنْ سبيل تحب أنْ ينفق فيه إلا أنفقت لك فيه، قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال: هو جواد، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار» (٢).

<sup>(</sup>١) البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۹۰۵).

وللترمـذي وحـسّنه أنّ معاويـة لّما سمعه بكى ثم قرأ قوله تعالى: ﴿مَن كَانَ يُريدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَقِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبَّخَسُونَ ١٤] الآية (١١ كَا الآية) لما ذكر في الحديث هو صفة المرائي بعلمه وعمله لحبّه الدنيا الحقيرة القدر عند الله فلو أنّه تعاظم الآخرة وبقاء نعيمها لما آثر الدنيا عليهما تغلّبت عليه مراقبة خلق الله فلا يقاتل في سبيل الله إلا ليمدح منهم، ولا يعلمهم العلم إلا ليعلو قدره فيهم، ولا يتصدّق عليهم بماله إلا ليستكثر مِنْ مَدحهم ، فاستحق بذلك نار الله، فإنّ الله قد قرن الرياء بالكفر بقوله: ﴿كُمَّا لَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِر فَمَتَلُهُ كَمَثَل صَفَّوَان عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ ﴾ أي مطر ﴿ فَتَرَكَهُ صَلَّدًا ﴾ [البقرة: ٢٦٤] أي خالياً من المتراب ، فكذلك المراتى يجعل الله/ عمله خالياً مِنْ الـــثواب، وجاعــل لــه فــيه العذاب، إلا أنّ يتوب إلى الله مَنْ يدرك التوبة منه إلا بـصنع الأمـور الأربعة، حتى يتقطع قلبه منها حزناً ومجاهدة في الله، فلا يكون في أهله مسروراً ، كالكافر الذي ما آمن بالله فإن الذي يؤمن بالله فلا بدّ أنْ يؤمن بموعده ووعيده في اليوم الآخر ، المختبر فيه كل إمرء بما كسب مِنْ خير وشر ، فأيهما غُلب فالحكم له مِنْ الله، فمنْ باشر الإيمان قلبه بذلك كان من الذين يقول\_ون: ﴿قَالُواْ إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴿ فَكَرَّ آللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ مُو ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴿ [الطور:٢٦] فـلا يصبح إلا حزيناً ولا يمسي إلا مهموماً طالباً النجاة مِنْ هول يوم

(۹٤/ب)

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲۳۸۲)، والبخاري في «خلق أفعال العباد» (۷۹)، وابن خزيمة في صحيحه (۲۳۸۲)، وابن حبان (۲۳۸۸)، وابن المبارك في «الزهد» (۲۹۹)، والطبري في تفسيره (۲۱/۱۲)، والبيهقي في الشعب (۲۸۰۷)، وابن عساكر في تاريخ (۲۱/۲۷ والحديث صحيح.

الله، فيـشتد عليه بذلك الخوف من ذنوبه فيكون بذلك نجاته ولا يكون كالذين<sup>(١)</sup> نـسوا مـا ذكـروا بـه مِـنْ آيات الله، قال تعالى فيهم: ﴿فَالَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِــ الفر فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَـىْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَآ أُوتُـواْ﴾ [الأنعام:٤٤].

أي مِنَ الخيانة في الأموال ﴿ أَخَدْنَهُم بَغْتَهُ ﴾ [الأنعام: ٤٤] وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا أراد الله بقوم نماء أو بقاء رزقهم السماحة والعفاف، وإذا أراد بهم انقطاع فتح الله عليهم باب خيانة حتى إذا فرحوا بها أوتوا أخذناهم بغتة (٢٠ فلا يفرح بكثرة الأموال مِنْ الخيانة في الأمانة إلا المتكبرون على أحكام الله، قال تعالى فيمن تكبّر على حكمه وطغى به في أرضه حاكيا عمن وعظه ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لا تَفْرَحُ إِنَّ آلله لا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ ﴿ وقول العلماء عمن وعظه ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لا تَفْرَحُ إِنَّ آلله لا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ ﴿ وقول العلماء أي باطل ما جمعوه مِنَ الخيانة في مال الله، وقد جاء في الآثار وقول العلماء الأخيار النهي عن الفرح أشد النهي ، لكن إذا أصاب العبد خيراً فيحمد الله ويثنى عليه ، ويكثر من الذكر والصلاة والتطوع والخشوع لله، ويعتقد أنّ ما والسُنة الشكر قيد النعمة وموجب للمزيد مِنَ الله ولا يكون ما ذكر إلا من تحقق والسُنّة الشكر قيد النعمة وموجب للمزيد مِنَ الله ولا يكون ما ذكر إلا من تحقق باليقين في قوله تعالى ﴿ وَعَسَى اللّه التسليمه الكلّي لقضاء الله ولا يأتي ذلك إلا من المؤيد حتى لا يكون همه في دعائه أنْ لا يحزن / على (١٨٥٥) بالجاهدة على الأمور الأربعة حتى لا يكون همه في دعائه أنْ لا يحزن / على (١٩٥٥)

<sup>(</sup>١) في الأصل كلمات لم أستطع ربطها بما قبلها وبعدها فقدرت هذه العبارة.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٢٩٠/(٧٢٨٣))، والطبراني في «مسند الشاميين» (١٩)، وابن عساكر في تاريخه (٤/ ١٦٥). والحديث ضعيف بسبب عراك بن خالد،قال أبو حاتم: مضطرب الحديث ليس بالقوي، وذكره ابن حبان في الثقات ربما أغرب وخالف، وقال ابن حجر في اللسان (٧/ ٢٠٤): ليس بالقوي.

شيء فاته مِنَ الدنيا ولا يهتم به قناعة برزق ما كتب له من الله، كان صلى الله عليه وسلم يقول: في دعائه: «اللهم إنّي أعوذ بك مِنْ الله والحزن» رواه أبو داود (۱) وقال بعضهم في معنى الحديث: الهم والغم والحزن، أي مِنْ أجل الدنيا، مناقضة للإيمان بالقضاء والقدر؛ لأنّ القلم جرى بما هو كائن منذ خلق الله إلى يوم القيامة، فليعتقد المؤمن أنّ ما كتبه الله عليه يصيبه ، وما لم يكتب عليه لم يصبه، ومَنْ يعتقد ذلك ويتيقنه يقيناً قاطعاً كان من أهل النار (۲).

كما صححه الحاكم عن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم الحديث بقوله: «ومن ابتلي بكرب أو هم أو غم أو حزن فليقل: لا إله إلا الله العظيم الحليم لا إله إلا الله ربّ العرش العظيم لا إله إلا الله ربّ السموات ورب الأرض رب العرش الكريم» رواه البخاري ومسلم (٣).

أما من لم تكن لـه مجاهـدة بالأمور الأربعة فلا يكون له تحقق بما ذكر ولا يقين لـه بـه، وما همه إلا دنياه فرحاً بما أوتي منها، وحزناً على فقدها ولا عنده تسليم فيها لقضاء الله، فيظل متسخطاً من أجل فقدها على قضاء الله وقدره، ويئساً مِنْ رَوح الله، فيعـصي الله ما استطاع على جلب الدنيا بحرام أو حلال،

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٣٦٣)، وابو داود (١٥٤١).

<sup>(</sup>٢) ذكر المناوي في «فيض القدير» (٣/ ١٨٧) (الإيمان بالقَدَر) بفتحتين (يذهب الهم والحزن) لأن العبد إذا علم أن ما قدره الله في الأزل لا بدّ من وقوعه، وما لم يقدره يستحيل وقوعه استراحت نفسه، وذهب حزنه على ما وقع له من المكروه الماضي ولم يهتم لما يتوقعه وأذى الناس للعبد لا بدّ له من كالحر لا حيلة فيه فالمتسخط من أذاهما غير عاقل والكل جار بقدر ومن ثم قال ذو النون: من وثق بالمقادير لم يغتم، ومن عرف الله رضي بالله، وسر بقضائه، وقال بعضهم: الإتكال على القضاء أروح وقلة الاسترسال أحزم) ا.هـ.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٥٩٨٥)، ومسلم (٢٧٣٠).

اليأس من الله والأمن من مكر آمناً مَكرَ الله، فيجمع بذلك إياساً وأمناً مكتسبا بهما آثاماً كثيرة تجعله حطباً لنار الله، أما المشفق من الإياس والأمن لا يكون أكبر همه إلا الخروج عنهما بما يصيره خائفاً مقام الله، فيرى ذنوبه كجبل يكاد يسقط عليه حتى يرى أنه آيس مِسنْ رَوح الله فيتذكر قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لا يَأْيُنُسُ مِن رَوْح الله إلا الله إلا القوم الله الله ويسف: ١٨] فيترجى بتوبته مِنْ ذنوبه رحمة الله، فإن الله يجب الشاكي ويرحم الباكي ويقبل التوبة ممنْ ندم وأقلع وعزم أن لا يعود إلى معاصي الله، أما المصر على عصيانه فما هو إلا من الآمنين مكر الله، قال تعالى: ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ الله والعصيان ولم يبالوا فيه أو فيها بوعيد الله فقد قرن صلى الله عليه وسلم الأمن من مكر الله بالقنوط من رحمة الله والإشراك بالله.

روى البخاري ومسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «أكبر الكبائر/ (١٩٥٠) الإشراك بالله والأمن مِنْ رَوح الله والقنوط من رحمة الله والياس مِنَ رَوح الله» (١) فما كان الإصرار منهم على كفر أو عصيان إلا لعدم يقينهم في قوله

<sup>(</sup>١) هذا الكلام روي مرفوعاً وموقوفاً:

أما مرفوعاً عن ابن عباس فرواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٣١/٥) والطبراني في «الأوسط» كما في المجمع (١/ ١٠٤)، والبزار (١٠٦- كشف)، والحديث حكم بحسنه العراقي في «تخريج الأحياء»، والعيني في «عمدة القارئ» (٢٢/ ٨٤)، وقال الهيثمي: رجاله موثقون، وحسنه السيوطي في «الدر المنثور» وكذا الألباني في الصحيحة (٢٠٥١).

وضعفه ابن كثير في تفسيره (١/ ٤٨٥) وقال في إسناده نظر ففيه شبيب بن بشر فيه لين أو صدوق يخطأ، قلت: ومثله لا يحتمل التفرد سيما وأنه لا يروى عنه سوى ابن أبي عاصم وقد سبرت أحاديثه فوجدت أكثرها غير صحيحة ووقفه أصح ورجح الدارقطني في العلل (٥/ ٣٤٢) وقفه وهو الصواب عندي.

تعالى: ﴿ اَلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْشَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٦٨] وهي مجمع المناكير ﴿ وُ اللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلًا ﴾ [البقرة: ٢٦٨] أي إن لو تابوا إلى الله فإن الله قد وعد التائبين بالمغفرة والفضل وقال: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الله فإن الله قد وعد الله الصادق المُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ وَالفضل وقال: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى الله الصادق المُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ شك في ذلك وعُدَّ من الذين قال الله فيهم: ﴿ وَطَآبِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللهِ عَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ الْجَلهليَّةِ ﴾

[آل عمران: ١٥٤] لعدم يقينهم في صدق وعدَ الله، إذ لو صدقوا بوعده لبذلوا أنفسهم وأموالهم في سبيل الله، لكنهم تجاهلوا وعده ولم يبالوا بوعيده وتعاموا عمّا قيل في نظائرهم مِنْ مثال الله، فلو [كان] عندهم يقين بإنّ الله مُطّلع على سرائرهم المخفي فيها الكفر، الذي هو النفاق لسارعوا إلى التوبة لله فقد قال الله فيمن لا يراقبه في علمه به: ﴿ وَمَا كُنتُم تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُم سَمّعُكُم فيمن لا يراقبه في علمه به: ﴿ وَمَا كُنتُم تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُم سَمّعُكُم وَلا أَبْصَارُكُم وَلا جُلُودُكُم وَلَكِن ظَننتُم إِنّ آلله لا يعَلَم كَثِيرًا مِمّا تَعْمَلُونَ في وَذَالِكُم ظَنْتُم بِرَبِّكُم أَرْدَكُم فَأَصْبَحْتُم مِن آلْحَلسِرِينَ في وَذَالِكُم فَالله قال وصلى الله عله وسلم: « تعلّموا اليقين كما تعلمون القرآن حتى تعرفه فإني صلى الله عله وسلم: « تعلّموا اليقين كما تعلمون القرآن حتى تعرفه فإني

سوء الظن بالله

أتعلمه»(١).

<sup>=</sup> ورواه موقـوفاً بسند صحيح عن ابن مسعود رواه عبد الرزاق في تفسيره (١/ ١٥٥)، وفي مصنفه (١٩٧٠١)، والطبري في تفسيره (٥/ ٤١)، والطبراني (٨٧٨هــ٨٧٨٥).

وذكره أبو نعيم في الحلية (٧/ ٢٩٨) عن سفيان ولم أجده في البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>١) رواه مـرفوعاً أبـو نعيم في الحلية (٦/ ٩٥) مرسلاً من طريق ثور بن يزيد وسنده ضعيف إن لم يكن ضعيف جداً.

وقال : «أفضل ما أتيت هذه الأمة اليقين»(١١).

وقال: «ما أعطى عبد أفضل مِنْ حُسن اليقين والعافية فسلوا الله اليقين والعافية» رواه البزار (٢)، فمن لا يقين له لا سماحة له بنفسه وماله في سبيل الله، فيظل بخيلاً بهما لسوء ظنه بربه أنه لا يجاز به فيهما خيراً وذلك من أكبر الكبائر كالشرك بالله فيعد من الذين قال الله فيهم: ﴿وَيُعَدِّبُ ٱلْمُنكفِقِينَ وَٱلْمُنكفِقَاتِ كَالسَّرك بِالله فيعد من الذين قال الله فيهم: ﴿وَيُعَدِّبُ ٱلْمُنكفِقِينَ وَٱلْمُنكفِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَاللهِ واستمر على سوء الظن بالله كان منهم فمن لا يزعجه ما ذكر في وعيد الآية واستمر على سوء الظن بالله كان منهم

= وروي موقـوفاً علـى خالـد بن معدان كما عند ابن أبي الدنيا في «البِقين» (٧)، ومن طريقه ابن عساكه في تاريخه (١٦/ ١٩٨).

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الإصام أحمد في «الزهد» (۱۰)، والطبراني في «المعجم الأوسط» (۲۲۰) وابن عدي في «الكامل» (۲/ ۱۲۲)، والمبيهقي في السشعب (۱۰۸٤)، والخطيب في الستاريخ (٧/ ١٨٦)، والمدقاق في «مجلس في رؤية الله»، (٥٣٦ ، ٩٠٧) عن محمد بن مسلم عن إبراهيم بن ميسرة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده بلفظ «صلاح أول هذه الأمة بالزهد واليقين».

ورواه ابن أبي الدنيا في «اليقين» (٣)، وفي «قبصر الأميل» (٢٠)، ومن طريقه الأصبهاني في «الترغيب والترهيب» (٢٠) ، والبيهقي في الشعب (١٠٨٤٤) عن ابن لهيعة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده بلفظ «نجا أول هذه الأمة باليقين والزهد...»

واللفظ الأول علته محمد بن مسلم الطائفي صدوق يخطئ.

فمن حسنه فبالجمع بين الروايتين.

<sup>(</sup>۲) بهذا اللفظ رواه البزار (۳۲ ، ۳۲) ولكن الحديث مشهور عن أبي بكر الصديق رواه ابن ماجة (۲) بهذا اللفظ رواه البزار (۳۲ ، ۳۲) ولكن الحديث مشهور عن أبي بكر الصديق رواه ابن ماجة (۳۸ ۹٫۸,۷,۰,۰)، والسيائي في الكبرى (۱۰۷۲ ، ۱۰۷۱ )، والطيالسي (۵)، والطبراني في الأوسط (۲۷۰٤)، وفي والبخاري في «الأدب المفرد» (۲۲۷)، والطيالسي (۵)، والطبراني في الأوسط (۲۷۰۶)، وأبو يعلى (۲۲۸ , ۵۷ , ۵۷ , ۵۷ , ۱۲۱ , ۱۲۱ , ۱۳۵ , ۱۳۵ ) والمديث صحيح ثابت.

وحشر معهم يوم الله، أما من عنده ذرة من إيمان بوعيد الله أزعجه ما ذكر في الآية من وعيد الله فقد قال صلى الله عليه وسلم: «أكبر الكبائر سوء الظن بالله» (١) وقال: «لا يموت أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله» (١) فإن قوماً/ أرداهم سوء ظنهم بالله ﴿وَذَالِكُمْ ظَنُّكُمُ اللَّذِي ظَنَنتُم بِرَبِّكُمْ ﴾ [فصلت: ٢٣].

إرادة العلو والفساد

(1/97)

وقال: «أنا عند ظن عبدي بي إن ظن بي خيراً فله وإن ظن بي شراً فله» (٤) فعلم من معنى الحديث أنَّ مَنْ ظنَّ بالله خيراً بذل نفسه وماله في تعلم العلم والجهاد به باطناً وظاهراً في سبيل الله ومن ظنّ بالله شراً بخل بنفسه وماله في تعلم العلم والجهاد به باطناً وظاهراً وعاقبته من الله قال تعالى: ﴿ تِلْكُ ٱلدَّارُ اللهُ خِرَةُ جُعَلُها لِلَّذِينَ لا يُريدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعلقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَلَا فَسَادًا وَالْعلم وماله في تعلم العلم والعمل: (الله علم العالم والعمل به، حتى أخلص فيه لله ولا يتأتي ذلك إلا بالأمور الأربعة حتى يقبل والعمل به، حتى أخلص فيه لله ولا يتأتي ذلك إلا بالأمور الأربعة حتى يقبل وكليته إلى الدار الآخرة مجاهدة في الله وإلا يفعل استولى عليه سوء الظن بالله، وعُدًا من الذين يريدون العلو في الأرض بالفساد القاطع وصلة أمر الله قال تعالى

<sup>(</sup>۱) الحمديث رواه الديلمي في مسند الفردوس (١٤٦٩)، وعزاه ابن كثير في تفسيره (١/ ٤٨٥)، لابن مردويه وساق سنده، والحمديث متفق على ضعفه فقد ضعفه ابن حجر في الفتح (١٠/ ٤١١)، والعجلوني في «كشف الحفا» (٥٢٥) والشيخ الألباني، بينما قال ابن كثير: حديث غريب جداً.

<sup>(</sup>٢) إلى هنا إنفرد بإخراجه مسلم (٢٨٧٧).

<sup>(</sup>٣) هـذه زيـادة الإمـام أحمد (٣/ ٣٩٠)، وابن أبي الدنيا في «حسن الظن بالله» (٤) والحديث ضعيف، ضعفه أكثر من واحد، وانظر السلسلة الضعيفة (٢١٦٩).

<sup>(</sup>٤) قـوله (أنـا عـند ظن عـبد بـي) عـند البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥)، وأما بقية الحديث فرواه أحمد (٢٠) (٣٩١)، وابن حبان (٦٤١)، والطبراني في الكبير (٢٢/ ٨٧/ (٢٠٩)، والأوسط (٧٩٥١)، وفي «مسند الشاميين» (١٤١٤)، وابن أبي الدنيا في «حسن الظن بالله» (٨٤)، وتمام في فوائده (١٨٢)، وابحديث صحيح.

﴿ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُواْ ٱللَّهُ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ ١ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ ﴾ [محمَّد: ٢١] عما دللتم إليه مِنْ حسن الظن بالله ﴿ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُوْلَلْهِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ ﴿ كَ

[عمد: ٢١-٢٦] فهذا دأب الأشرار الظانين بالله ظن السوء لعدم يقينهم باليوم الآخـر، المنجـز فـيه وعـيد الله، أما دأب الأخيار حسن الظن بالله، فلا يُرون إلا ساعين في الأرض بالصلاح والإصلاح ما استطاعوهما لله، فيحب أحدهم لأخيه المسلم ما يحبه لنفسه من خبر الدنيا والآخرة وينصره على من يعاديه ولا يخذله وينصحه في الله.

روى البخاري ومسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب الأخيه ما يحب لنفسه»(١) فمن لا يفعل إلا بضد ما ذكر في الحديث فقد ارتكب إثما كبيراً يسوقه إلى نار الله، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «من آذى مسلماً فعليه من الذنوب كمنابت النخل»(٢) أو كما قاله رسول الله، فالـتخلُّق بخلق الأخيار لا يتحصَّل لأحدٍ بالمجاهدة إلا الأمور الأربعة حتى يكون هواه تبعاً لما جاء به نبي الله.

(١) البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥).

<sup>(</sup>٢) عـزاه في «كنز العمال» (١٠١٧٦)، والعجلوني في «كشف الخفا» (٩٤٤): لابن عساكر والبيهقي في الشعب، وهو في تاريخ دمشق لابن عساكر (٥٤/٧٧)، أما عند البيهقي في الشعب فلم أجده، والحديث قال عنه الـذهبي: إسـناده مظلم، وحكـمُ بـضعفه: الـسخاوي والألباني في «السلسلة الضعيفة» (٦١٦)، وقال المنذري، والعجلوني: الأشبه وقفه.

العداوة والبغضاء (۹٦) (۷۲)

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به »(١) وهو القرآن الذي أنزله الله فيه ﴿فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءِ / فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤُمِّنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرْ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلًا ﴿ [النساء: ٥٩] فمَنْ باشر الإيمان قلبه لا يبتغي حكماً سواه ويرضى بمُرهِ كما يرضى بحلوه حباً في الله، ومَنْ لم يباشر الإيمان قلبه يبتغي الحكم مِنْ غيره في مُرّه ويبتغيه منه في حلـوه كالمنافقين أعـداء الله وهـم الـذين قيل فيهم: ﴿وَإِذَا دُعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِمِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقُ مِنْهُم مُعْرضُونَ ١ وَإِن يَكُن لَّهُمُ ٱلْحَقُّ يَأْتُواْ إِلَيْهِ مُدْعِنِينَ ﴿ أَفِي قُلُوبِهُم مَّرَضًا أَمِ أَرْتَابُواْ أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ ۚ بَلَّ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾[النور:٤٨-٥٠] فمَنْ [كان] هذا وصفهم لا يكونون إلا أعداء السرائر معادين أهل الحق، وكل مَنْ يصحبهم في الله، فيود أحدهم الـشر لمن ينصح في دينة ولا يود لهم خيراً ، يصيبونه من الله، فمَنْ كان هذا وصفه عُدّ فيمن قال الله فيهم ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الفحش ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾[النور: ١٩] ففي الدنيا يصيبه ما تربوا به من الشِّر على الناصحين له في الله، وفي الآخرة يعدّب بعناب شديد على قدر ما أحبّ الشر لأخيه المؤمن بالله، لأنه خالف ما وجب عليه له من الحب فأن النصح دأب الأخيار الذين يحبُّون كل خبر ولو ما أطاقوه في الله .

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي عاصم في «السنة»(١٥)، والحسن بن سفيان في «الأربعين» (٩)، وابن بطة في «الإبانة» (١/ ٣٨٧)، والخطيب في تاريخه (٤/ ٣٦٩) والبغوي في «شرح السنة» (١٠٤)، والسُّلفي في «معجم السفر» (١٢٦٥). والحديث وإن صححه النووي في الأربعين فهو ضعيف بسبب نعيم بن حماد، وعلى هذا أكثر العلماء.

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «من أسف على دنيا فاتته أقترب من السنار مسيرة ألف سنة، ومَنْ أسف على آخرة فاتته أقترب من الجنة مسيرة ألف سنة» رواه الرازي<sup>(۱)</sup>، فوصف الله الأخيار الذين آثروا الآخرة على الدنيا بقوله: ﴿لاَّ يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُّونَ مَنْ حَآدَّ ٱللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْلَتِمِكَ كَتَبَ فِي وَلَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْلَتِمِكَ وَأَيْدَهُمْ إِرُوحٍ مِينَهُ فَي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

(1/9v)

أعداء

الله

ووصف / الأشرار الذين آثروا الدنيا على الآخرة بقوله: ﴿قُلُ إِن كُانَ عَابَ اَوُّكُمْ وَاَبْ اَلَّهُ وَاللهُ الْحَرَة بقوله: ﴿قُلُ إِن كُانَ عَابَ اَوُكُمْ وَاَلْهُ كُمْ وَاَرْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَ تُكُمْ وَاَمْوَالًا اللهُ وَرَسُولِهِ وَيَجْرَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبُ إِلَيْكُمْ مِن اللهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّ صُوا حَتَّى يَأْتِى الله بِأَمْرِهُ وَاللهُ لا يَهْدِى القُومَ الْفَسِقِين ﴿ وَلا وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّ صُوا حَتَّى يَأْتِى الله بِأَمْرِهُ وَاللهُ لا يَهْدِى القُومَ الْفَسِقِين ﴿ وَلا التوبَهُ: ١٤٤] أي بالعذاب الكائن لهم في وعيد الله وهو في قوله تعالى: ﴿ وَلا تَرْكَنُوا إِلَى اللَّهِ مِنْ أَوْلِيكَ آءَ ثُمَّ تَرْكَنُوا إِلَى اللَّهِ مِنْ أَوْلِيكَ آءَ ثُمَّ لَا تُنْصَرُون اللهِ مِنْ أَوْلِيكَ آءَ ثُمَّ لا تُنْصَرُون فَي الله عليه وسلم: الله عليه وسلم: القوله صلى الله عليه وسلم: «تقربوا إليهم بالحبة كان منهم؛ لأنه مأمور ببغضهم، لقوله صلى الله عليه وسلم: «تقربوا

<sup>(</sup>١) الحديث في «مشيخة الرازي» (١٠٧) وهو حديث ضعيف جداً كما في «السلسلة الضعيفة»(١٧٧٠) للألباني رحمه الله.

إلى الله ببغض أهل المعاصي والقوهم بوجوه مكفهرة» أي عَيسة «والتمسوا رضى الله بسخطهم، وتقربوا إلى الله بالتباعد منهم» رواه ابن شاهين(١)، فمن لا يفعل ذلك وأظهر لهم الود لغير ضرورة عُدّ منهم وحشر معهم إلى نار الله، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «الظلمة وأعوانهم في النار» رواه الديلمي (٢)، فلا خلاص منهم إلا ببغضهم وحب من يبغضهم في الله، فليختر الإنسان ما أحب من الفريقين؛ فإنَّه يعدُّ منهم ويحشر معهم إلى جنة أو إلى نار كما قال صلى الله عليه وسلم: «المرء يحشر مع من أحب، رواه البخاري ومسلم (٣)، فمن عقلَ عن الله أمره الذي يكون به رشيداً فلا يصاحَبْ ويحب في صحبته الناصحين له في الله، فإنَّه إلا يفعل كان مصاحباً مَنْ لا خيرَ فيه من أعداء دين الله، وهم الذين يعادون مَنْ تأسوا بأسوة أنبياء الله.

قال تعالى محرضاً على التأسي بهم: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَـوَٱلَّذِينَ مَعَهُمُهُ [المتحنة:٤] وقد أجمع الأئمة رحمهم الله على عداوة أعداء الله، والتصريح بها والكفر بما هُمْ عليه مِنَ الشرك في الأقوال والأفعال الخارجة عن الكتاب والسُنّة حتى يؤمنوا بالله وحده، ويتركوا ما هم عليه مِنْ كفرهم؛ أي (٩٧/ب) كفر جحود أو كفر نعماء، فإذا / فعلوا ذلك ووافقوا الشريعة في كل ما جاءت به

<sup>(</sup>١) عزى هذا الحديث صاحب «كنز العمال» (١٨٥٥) لابن شاهين في «الأفراد» عن ابن مسعود وكذا العجلونيي في «كشف الخفـا» (١٠٠٨)، ورواه الإمـام أحمـد في «الـزهد» (٥٤)، وابـن المـبارك في «الـزهد» (٣٥٥)، والبيهقـي في الـشعب (٩٤٤٥)، وابـن عـساكر في «تاريخ دمشق» (٤٥٣/٤٧)، ٤٥٤) عن عيسى عليه الصلاة السلام.

<sup>(</sup>٢) رواه الديلمي في مسند الفردوس (٤٠٠٠) عن حذيفة، وعزاه العجلوني في«كشف الخفا»(١٦٩٠) للديلمي وضعفه.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٥٨١٦)، ومسلم (٢٦٤٠). بلفظ «المرء مع من أحب» وليس فيه «يحشر».

القلب

صاروا عضواً في الإسلام، وإلا يفعلوا كانوا ساعين في هدم قواعد الإسلام ونقض عراه، كما كان ذلك في الأمم الله ينقصون عهد الله، فمن أحب ر الأشرار كان وصفه الأخلاق السيئة موجبة لنقض ميثاق الله، قال تعالى فيهم: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةٌ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مُّوَاضِعِهِ ﴾ [المائدة: ١٣] أي يفسرونه على غير قواعده الأصولية التي جاءت بها رسُل الله: ﴿ وَنَسُواْ حَظًّا مِّمًّا ذُكرُواْ بِهِ > [المائدة: ١٣] أي نصيب الخير مما أوجب عليهم الله، فلا بَّد ما ينساهم الله مِنْ رحمته على قدر ما نسوا أحكام الله، ومَـنْ أحـب الأخيار كان وصفه الأخلاق الحسنة ، التي بعثت بها رسُل الله، كان صلى الله عليه وسلم خلقه القرآن فيتخلق بأخلاقه قدر طاقته في الله.

روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «تجد المؤمن مجتهداً فيما يطيق متلهفاً على ما لا يطيق» رواه أحمد (١١)، فهو الذي إذا سمع آي القرآن تُتلى عليه اقشعر جلده مِنْ آيات الوعيد، ثم يلين جلده وقلبه لذكر آيات بشارة وعد الله.

قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثَ كِتَابًا مُّتَشَابِهًا مَّثَانِي تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴿ [الزمر: ٢٣] فمتى تكامل وصف ما ذكر في رجل أو قوم عدّوا من الخاشعين لله قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِحْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقّ [الحديد: ١٦] فمن أمتثل لأحكام ربه بفعل الأمور الأربعة حتى تكامل بها، أدرك الخشوع لله، ومَنْ أعرض عنها حتى تكامل فيه الشر قسى قلبه وعُدُّ مِنْ الذين

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في «الزهد» (٣٨٣) عن عبيد بن عمير مرسلاً، وانظر «السلسلة الضعيفة» (٢١١٩)، لكن ذكر ابن الأثير في «أُسـد الغابة» أن الحديث روي من طريق آخر موصلاً مرفوعاً عن عقبة، وكذا ذكره ابن حجر في «الإصابة» (٤/ ٥٣٠).

نهى أن يكون منهم بقول تعالى: ﴿ وَلَا يَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَلسِقُونَ ﴿ وَالحديد: ١٦] فإذا تقوَّى فيه خلقهم الذميم فلا يرحم إذا استرحم ، ولا يغفر إذا طُلِبَ منه السماح، ولا يقبل عذر من اعتذر إليه في الله ، فيقمع غيره بالمواعظ ولا ينقمع (١/٩٨) بها، ويعاقب غيره على المعاصي وهو مُصِرّ عليها / ولا يبالي فيها بوعيد الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «ارحموا ترحموا واغفروا يغفر لكم ويل لأقماع القول، ويل للمصرين الذين يصرون على ما فعلوا وهم يعلمون، رواه الترمذي<sup>(١)</sup>.

فمن وصفه الشر يكون كثير الكلام بغير ذكر الله، «فإن كثرة الكلام بغير ذكر الله قسوة القلب، وإنَّ أبعد الناس من الله القلب القاسي، رواه البخاري ومسلم(۲).

وروي أيضاً أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: امن لا يرحم الناس لا يرحمه الله "(٢) فلا مفكَّ مِنْ قساوة القلب ومرضه إلا بالأمور الأربعة حتى يتقطّع بها مجاهدة في الله، فمتى صحّت الجاهدة بها حصل الربط بها على طاعة الله، قال تعالى فيمن رُبِطُ على قلبه بطاعته: ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ

<sup>(</sup>١) أحمد (٢/ ١٦٥، ٢١٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٨٠)، وعبد بن حميد في مسنده (٣٢٠)، والطبراني في «مسند الشاميين» (١٠٥٥)، والبيهقي في «الشعب، (٧٢٣٦)، وأشيب البغدادي في جزءه (٥٤)، والخطيب في ناريخه (٢٦٦/٨) والحديث حسنه المنذري والعيني في عمدة القاري (١/ ٢٧٧)، وصححه الشيخ ناصر في الصحيحة (٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٢٤١١)، والبيهقي في الشعب (٤٩٥١) والحديث ضعيف، انظر السلسلة الضعيفة، (٩٢٠) وهو ليس في البخاري وإنما يعني الذي بعده.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦٠١٣)، ومسلم (٢٣٠٩).

رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَّدْعُواْ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّهَا ﴾ [الكهف: ١٤]، فما بالوا بأذية مَنْ يتعرض لهم بسوء توكلاً على الله، فإنّ الله مِنْ عادته أن يسلّط أهل الباطل على أهل الحق بالأذية والبغضاء، فيصبرهم عليهم إلى أن يأتيهم الفرج من الله، فذلك مِنْ فتنة الاختبار في دين الله، فمن صبر وثبت فله الرضى، ومـن ضَـجَر وسخط فله السَخط مِنَ الله قال تعالى: ﴿الْـمّـ۞ أَحَسِبُ ٱلنَّاسُ أَن يُتَّرَكُوٓاْ أَن يَقُولُوٓاْ ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَلْدِبِينَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَلْدِبِينَ ﴾ [العنك وت: ٣٠١] فسسنة الله جاريـة فـيمن تأخر ، كما جرت فيمن تقدّم ولا تبديل لحكمة الله، فلا ينتهي الاختبار إلا عمند الامتحان فإما نصر به أو خذلان، فمن أمتثل لأمر ربه فيما أمتحن به من ظاهر الدين نُصِرَ به ولو بعد حين، وحسنت له العاقبة فيه مِنَ الله، ومَـنْ خالـف أمر ربه خذل، إلا أن يدركه الله بتوبة تجعله منكسراً إلى الله، كقوم موسى عليه السلام لَّا خالفوا الأمر بقولهم ﴿إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ ﴾ [المائدة: ٢٢] وخذلوا بالتيه أربعين سنة تأديباً لهم من الله، / لا يتأدب حين خذلانه بمخالفة ربه (٩٨/ب) كانت له سوء العاقبة من الله، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّ اللَّهِ فَإِذَآ أُوذِيَ فِي آللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ ﴿ [العنكبوت: ١٠] فمن لا ثبات له عند الامتحان كان لـه الخـذلان، وإن تسخّط القضاء فيه بغضب من الله, ولا ثبات إلا بالأمور الأربعة التي تزهده في الدنيا وترغبه في الآخرة حباً في الله فمتى تخلق بها سِلَم المسلمون من لسانه وهجر كل كبيرة وصغيرة خوفاً من مقام الله.

روى البخاري ومسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه (١) فيعد فيمن

<sup>(</sup>١)البخاري (١٠)، والشطر الأول منه في المسلم (٤١).

وصفهم الله بقوله: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا﴾ [الفرقان: ٢٣] أي متواضعين لأحكام الله ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَلهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴾ [الفرقان: ٣٦] أي أماناً من أن يجازوهم بالسيء على ما أساءوا عليهم بل يدافعونهم بالتي هي أحسن الأخلاق عند الله، فلا يسعون في الناس إلا بالصلاح والإصلاح ما استطاعوهما, والله وصفهم بقوله ﴿وَإِذَا سَمِعُواْ ٱللَّغُوَ أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آعُمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لا نَبْتَغِي ٱلْجَهِلِينَ ﴾ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آعُمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لا نَبْتَغِي ٱلْجَهِلِينَ فَي الله وصفهم بقوله تعالى ﴿مَّا يَلْفِطُ مِن قَولِ إِلَّا لِلقينَهِم بقوله تعالى ﴿مَّا يَلْفِطُ مِن قَولٍ إِلَّا لَلْمَ وَمَا صنعوا ذلك إلا ليقينهم بقوله تعالى ﴿مَّا يَلْفِطُ مِن قَولٍ إِلَّا لَكَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيكُ ﴿ وَالله عَلَى الله عَلَيْهُ الله عَلَى الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَى الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَى الله عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهُمُ الله الله عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَى الله عَلَيْهُ الله المَعْمُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْه

روى بخارى ومسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت»(١).

ورويا أيضاً أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة»(٢).

وروي عن سفيان بن عبد الله أنّه قال: قلت :يا رسول الله ما أخوف ما تخاف علي ؟ فأخذ بلسان نفسه، ثم قال: «هذا، كف عليك هذا»قال الترمذي: حديث حسن صحيح (٣)، وله وصححه عن معاذ قلت : يا رسول الله

<sup>(</sup>١)البخاري (٦٤٧٥)، ومسلم (٤٧).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦١٠٩) وهو من أفراده.

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٢٤١٠)، وابن ماجة (٣٩٧٢)، وأحمد (٣/ ٤١٣)، وابن أبي الدنيا في «الصمت»(٧) وابن حبان (٩٦٩٥)، والجيهقي في الشعب (٤٩١٦)، والحاكم (٣١٣/٤)، والحديث صحيح وليس في الحديث «كف عليك» هذا فهو في الحديث الآتي.

وإنا لمأخذون بما/ نتكلم به قال: «ثكلتك أمك يا معاذ! وهل يكب الناس في ١-٩٠ النار على وجوههم أو على مناخرهم إلا حصائد السنتهم»(١).

(١) هذا الحديث له طرق وألفاظ وبعض رواياته مختصره. والحديث في أسانيده مقال لكن كثرة طرقه تصححه.

فقد رواه عبد الرزاق في تفسيره (٣/ ١٠٩)، وفي المصنف (٢٠٣٠٣)، والترمذي (٢٦١٦)، والنسائي في الكبرى (١١٣٥)، وابن ماجة (٣٩٧٣)، وأحمد (٥/ ٢٣١)، وعبد بن حميد (١١١)، والطبراني في الكبير (٢٠/ ١٣٠)، والجصاص في «أحكام القرآن» (٢٢٧٥) كلُّهم من طريق معمر عن عاصم بن أبي النجود عن أبي وائل عن معاذ، وسنده جيد لولا أنه منقطع بين أبي وائل و معاذ.

ورواه من طريق آخر الإمام أحمد (٢٣٦/٥)، وفي «الزهد» لابن أبي عاصم (١٨)، والطبراني في الكبير (٢٠/ ١٠٣ / ٦٤) وفي «مسند الشاميين» (٢٩٣٨) من طريق شهر بن حوشب عن عبد الرحن بن غنم عن معاذ. وهذا سند ضعيف من أجل شهراً.

وتابعه أيـوب بـن كريـز عـند الطبرانـي في الكـبير (٢٠/ ٧٣) وفي أيـوب كـلام، ورواه عند أحمد (٥/ ٢٤٨)، من طريق شهر بن معاذ وهذا منقطع بين شهر ومعاذ مع ضعف شهر.

وله طريق آخر رواه حبيب بن أبي ثابت والحكم بن عتيبة، كلاهما عن ميمون بن أبي شبيب عن معاذ رواه هناد في «الزهد» (١٠٩٠)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٦)، والطبراني في الكبير (٢/ ١٤٢، ١٤٣)، وأبو نعيم في الحلية (٤/ ٣٧٧)، والحاكم (٤/ ٤٤٧)، والبيهقي في الشعب (٤٥٥)، وسنده ضعيف لأن ميمون لم يسمع من معاذ.

وله طريق آخر رواه شعبة عن الحكم عن عروة بن النزال عن معاذ رواه أحمد (٥/ ٢٣٧)، والطيالسي (٥٦٠)، وابن أبي شيبة (٢٦٤ ٩٨)، وابن أبي عاصم في «الزهد» (١٨) والحارث بن أبي أسامة (١٢ - زوائده)، والطبراني في الكبير (٢٤٧/٢٠)، والبيهقي في الشعب (٣٨١٣)، وعلته عروة بن النزال لم يسمع من معاذ وعروة مقبول.

ولـه طـريق عـن يزيد بن عامر – في الأوسط يزيد بن سعيد- بن أبي اليسر عن أبيه عن أبي اليسر رضى الله عنه أن رجلاً قال: يا رسول .

رواه الطبراني في الأوسط (٧٥٠٣)، والبزار في مسنده (٢٣٠٢) وينزيد وابوه غير معروفين فالحديث ضعف.

وله عن أبي سعيد أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا أصبح ابن آدم فإنّ الأعضاء كُلّها تكفّر اللسان تقول: اتق الله فينا، فإنّما نحن بك إن استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا» (۱) فمن أيقن قلبه بوعيد الآخرة فيما حصد لسانه من القول، جاهده بالكفّ عن التكلّم فيما لا يفيد مراقبة لله، فيخاف أنْ يتكلم بكلمة بسِخط الله منها فيهوي بها في النار مقدار خمس مائة عام عذابا فيها من الله.

روى البخارى ومسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ العبدَ يتكلَّم بكلم ما يتبيَّن فيها يزل بها الى باب النارِ أبعدَ ما بين المشرق والمغرب(٢).

وروي الترمذي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "إنّ الرجلَ ليتكلّم بالكلمة مِنْ رضوان الله تعالى ما كان يظن أنْ تبلغ ما بلغت، يكتب الله بها رضوانه إلى يوم يَلقاه، وإن الرجل ليتكلّم بالكلمة مِنْ سخطِ الله تعالى ما كان يظنُ أنْ تبلغ ما بلغت، يكتبُ الله بها بسخطهِ إلى يوم يلقاه» (٣) فما يعلم من شر لسانه إلا

<sup>=</sup> وطرق الحديث كلمها ضعيفة، وأكثر الذين رووا الحديث لم يسمعوه من معاذ بن جبل، وهذا يجعلنا نضعف الرواية لاحتمال أن مدار الروايات على راو ضعيف أو مجهول سمعه من معاذ كما قال الشيخ ناصر رحمه الله في «إرواء الغليل» (٢/ ١٤١)، وتبقى رواية شهر بن حوشب هي الموصولة وهي ضعيفة بسبب شهر، لذا فالحديث بمجموع تلك الروايات المنقطعة ورواية شهر إما حسناً أو صحيحاً، والحديث صححه جمع من الأئمة من القدامي والمعاصرين.

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲٤٠٧)، وأحمد (۳/ ٩٥) وفي الزهد (١٩٥) والطيالسي (٢٢٠٩)، وعبد بن حميد(٩٧٩)، وهـناد في الزهد (١٠٩٧)، وأبو يعلى (١١٨٥)، والبيهةي في الشعب (٤٩٤٥، ٤٩٤٦) والحديث حسن.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦١١٢)، ومسلم (٢٩٨٨).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٢٣١٩)، وابن ماجة (٣٩٦٩)، وأحمد في مسنده (٣/ ٤٦٩)، وفي الزهد (١٥)، ومالك (٢٨١)، والبخاري في التاريخ (٢/ ١٠٦)، وهناد في «الحميدي (١٠٦/١)، وعبد بن حميد (٣٥٨)، والبخاري في «الكبير» (١١٢٨)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٧٠)، والطبراني في «الكبير» (١١٢٨)

روى مسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال: «قال رجل: والله لا يغفرُ لفلان، فقال الله عز وجل: مَنْ ذا الذي يتألى عليَّ؟ لا اغفر لفلان! إنّي قد غفرت له واحبطت عملك»(۱).

وروي أنَّ القائل كان رجل عابداً، قال أبو هريرة: تكلَّم بكلمة أوبقت عمله دنياه وآخرته.

فمن يكون كنحوه يخسر خير الدنيا والآخرة، فيكثر تألّيه/ على الله بأن (١٩٩) فلاناً في الجنة وفلاناً في النار ولا يبالي بإحباط عمله في ذلك مِنَ الله ولو عنده يقين بقوله تعالى: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ﴿ كَرَامًا كَاتِيِينَ ﴿ يَعْلَمُونَ مَا يَقْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٢،١٠] لكف لسانه عما لا يعنيه، واشتغل بما يعنيه مراقبة لله لكنه ضَعُف فيه اليقينُ أو عَدَمهُ فأستولى عليه قيل وقال فيما يضره عند الله.

روى البخاري ومسلم آنه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّ الله حرّم عليكم عقوق الأمهات، ووأد البنات، ومنعاً وهات، وكبره لكم قيل وقال وكثرة

<sup>=</sup> وابـن حـبان (۲۸۰، ۲۸۰) و البيهقـي في الـسنن (۸/ ١٦٥)، وفي الـشعب (٤٩٥٧)، والحاكم (١٠٦،١٠٨) (٤٠/٤)، وابن عبد البر في «التمهيد» (٥/ ٣٤٠)، (٤٩/١٣)، ٥١، ٥١) وابن عساكر في تاريخه (١٠/ ٤١٤، ٤١٤، ٤١٤، ٤١٨) والحديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۲۲).

السؤال، وأضاعة المال»<sup>(۱)</sup> فيظل بكثرة مقاله ساعياً في عقوق والديه، وتضيع بناته على غيبة ونميمة، وكثرة سؤال وإضاعة مال الله. فلا يكسبه إلا مِنْ حرام، ويضيعه في حرام، غير قاصد به وجه الله فيسيء خلقه بذلك فيمقته الناس الصّالحون، الذين حَسُنت أخلاقهم بإتباع نبي الله.

روى الترمذي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "إنّ مِنْ أحبكم إليّ وأقربكم مِنّي مجلساً يوم القيامة أحاسِنكم أخلاقاً ، وإنّ أبغضكم إليّ وأبعدكم مِنّي مجلساً يوم لقيامة الشرثارون والمتشدقون والمتفيهقون "(٢) فمن لا مجاهدة له بالأمور الأربعة كان حاله الثرثرة بالكلام البليغ، والتشدق به في الناس بغير عمل به لله، فمن سمعه منه حيث ما يتفيهق به ظنّ آنه مِنْ خيار رجال الله، والحال أنّه مِنْ شرار الرجال، النّذين قال الله فيهم: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَولِهِمْ الله الله فيهم: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَولِهِمْ الله الله فيهم: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَولِهِمْ الله فيهم: على الله عنه عنه منه عنه منه عنه الله في الله في الله في الله الله في الله الله في المؤلفة في الله في

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٢٧٧)، ومسلم (٥٩٣).

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه الترمذي (۲۰۱۸)، وروى الخطيب في «تاريخ بغداد» (۲/۶) وابن عساكر في تاريخه (۳۷/۳۷) عن جابر وهو حديث حسن.

وروى عن ابن عباس كما عند البيهقي في الشعب (٧٩٨٨) وصححه الشيخ ناصر رحمه الله وروى عـند أبـي هريرة عن البيهقي في السنن (١٠/ ١٩٤)، وفي الشعب (٧٩٨٧، ٤٩٧٠)، وابن عدي في الكامل (٢/ ٤٩)، (٤/ ٢٨) وسنده حسن.

ورواه الطبراني في الكبير (١٠٤٢٤) عن ابن مسعود وسنده ضعيف.

ورواه الإمام أحمد (٤/ ١٩٣ ، ١٩٤)، وابن أبي شيبة (٢٥٣٢٠)، والطبراني في الكبير (٢٢/ ٢٢١) / ٥٨٨)، وفي «مسند المشاميين» (٣٤٩٠)، وابن أبي الدنيا في «التواضع والخمول» (١٧٧)، و«مداراة المناس» (٨٨)، والزهد «لهناد» (١٢٥٥)، والحارث بن أبي أسامة (٨٥٨-زوائده)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ١٨٨)، والبيهقي في السنن (١/ ١٩٣)، والشعب (٤٩٦٩) عن أبي ثعلبة الحشني والحديث حسن، وللحديث طرق أخرى مرسلة.

التشدق وتكلف الفصاحة روى البخاري ومسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال: "إنّ مِنَ البيان لسحراً»(١) أي سحر بقلب مَنْ لا يعرف بالاختيار الكلام بعلم الله فإن الكلام بالعلم بغير عمل به يضّر به أناساً كثيراً، فلا أبغض منه أحد عند الله.

وروي الترمـذي أنَّه صـلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الله يبغض البليغ مِنَ الرجال الذي يتخلل بلسانه كما تتخلل البقرة»(٢٠).

وروي أبو داود أنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ تعلُّم صرف الكلام/ (١/١٠٠) ليـصرف بــه قلــوب الــرجال أو الـنَّاس لم يقبل الله مِنه يوم القيامة لا صرفاً ولا عدلاً»(۳).

> وروى أحمد أنّه صلى الله عليه وسلم : «لعنَ الذين يشققون الكلام تشقيق الشعر »<sup>(٤)</sup>.

فهذا حال مَنْ لا يجاهد نفسه بالأمور الأربعة في الله فيظل في جدال الكلام شدة البليغ وخصام به إرادة العلوية في أرض الله قال الله فيه: ﴿ وَهُوَ أَلَكُ ٱلَّحِصَامِ ﴿ عَالِمُ الجدال [البقرة: ٢٠٤].

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٤٣٤).

<sup>(</sup>۲) الترمـذي (۲۸۵۳)، أبو داود (٥٠٠٥)، وأحمد (۲/ ١٦٥، ١٨٧)، وابين أبيي شيبة (٢٦٢٩٧)، والطبراني في الأوسيط (٩٠٣٠، ٩٠٣٠)، والبيزار (٢٤٥٢)، والأمثال (٣٠٢) لأبي السيخ، والبيهقي في الشعب (٤٩٧٢)، وعثمان الدارمي في نقضه على بشر المريسي (٢/ ٨٧٤) والخديث حسن حسّنه الشيخ ناصر في «الـصحيحة» (٨٨٠) وصححه في مواطن أخرى والراجح حُسنه وعلى ذلك أغلب أهل العلم.

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٥٠٠٦)، والبيهقي في الشعب (٤٩٧٤)، والحديث ضعيف لإنقطاعه.

<sup>(</sup>٤) أحمد (٩٨/٤)، ووكيع في «الزهد» (١٦٩)، والطبراني في الكبير (١٩/ ٣٦١/ (٨٤٨)، والخطيب في «الجامع لأحلاق الرواي والسامع» (١١٩)، والمقري في «أحاديث في دم الكلام» (١٠٠) والحديث ضعيف جداً بسبب جابر الجعفي.

من هابه الناس خوفاً من لسانه والبذاء والفحش

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۳۲۵)، ومسلم (۲۶۶۸).

<sup>(</sup>٢) الترمـذي (١٩٩٤)، والطبرانـي في الكبير (١١٠٣٢)، والبيهقي في الشعب (١٩٩٣، ٨٤٣٣) وهو حـديث ضـعيف، ضـعفه الترمـذي بقوله (غريب) وضعفه ابن حجر في الفتح (١٨١/١٣). وورد معناه عن أبي الدرداء موقوفاً عند الدارمي (٢٩٣)، وأحمد في الزهد (١٣٨)، وابن حبان في «روضة العقلاء» (٤٥).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٥٧٠٧)، ومسلم (٢٥٩١).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٣٢٩٦).

<sup>(</sup>٥) الترمذي (١٩٧٧)، وأحمد (١/ ٤٠٤، ٢١٦)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٦٢، ٣٦٢) والسنة لابين أبي عاصم (١٠١٤)، وابن حبان (١٩٢)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٣٣١، ٣٣٠)، والطبراني في الكبير (٨٢٥، ١٣٠٦، ١٣٠٨) وفي الأوسط (١٨١٤)، وفي الدعاء (٢٠٧٤)، وأبو يعلى (١٨١٤)، وفي الأوسط (١٨١٤)، وفي الأوسط (١٨١٤)،

عليه وسلم قال: «ما مِنْ شيء أثقل في ميزان المؤمن مِنْ حُسِنِ الخلق، وإن الله يبغض الفاحش البذي (١) الذي يتكلم بالفحش (٢).

وروي مسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّ الرفق لا يكون في شيء إلا زانه وإنّ / الفحش لا يكون في شيء إلا شأنه» (٣).

وروي الترمذي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «ألا أخبركم بمن يحرم على النار أو بمن تحرم عليه النار؟ تحرم على كلّ قريب هين سهل»(٤).

<sup>= (</sup>٥/ ٥٨)، والبيهقي في السنن (١٩٣/١٠ ، ٢٤٣)، وفي الشعب (١٤٩٥)، والحاكم(١/ ٥٥) ١٨٤) والحديث صحيح.

<sup>(</sup>۱) الحديث بهذا اللفظ رواه الترمذي (۲۰۰۲)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢٠٤٤)، وعبد الرزاق في مصنفه (٢٠١٥٧)، والحميدي في مسنده (٣٩٤)، وابن أبي الدنيا في «التواضع والخمول» (١٧٧)، وفي «مداراة السناس» (٧٨) وابن حبان (٣٩٤ه، ٢٥٩٥) والبيهقي في سسننه (١٠٨٥) وفي الشعب (٢٠٠٨) وفي الأربعون (١٠٨) ورواه غيره إلى قوله (حسن الخلق) رواه أبو داود(٢٧٩٥)، وأحد (٢/٤٤، ٢٤٤، ٤٤٠)، والبخاري في الأدب المفرد (٢٧٧)، وابن أبي شيبة وأحمد (٢/٢٤)، والسنة لابن أبي عاصم (٧٨٧)، وعبد بن حميد في مسنده (٢٠٤)، والطبراني في «مسند الشامين» (٩٩٠٣)، والبرجلاني في «الكرم والجود» (١٣)، وابو نعيم في الحلية (٥/٣٤٢) والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) قوله (الذي يتكلم بالفحش) وضعه أكثر من طبع كتاب «الكبائر» كأنه تكملة للحديث وليس كذلك بل هو تفسير لكلمة (البذيء) ذكره عقب الحديث الذهبي في كتابه «الكبائر» والنووي في «رياض الصالحين» فلعل الشيخ محمد بن عبد الوهاب نقله الحديث مع تفسيره دون الفصل، وعلى الطابع أو المحقق أن يفصل بينهما حتى لا يظن أحد أنه جزءاً من الحديث.

<sup>(</sup>٣) مسلم (٢٥٩٤)

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٢٤٨٨)، وأحمد (١/ ٤١٥)، ويحيى بن معين في حديثه (٣٠)،وهناد في «الزهد»(١٢٦٣)، وابـن أبي الدنيا في «مداراة الناس» (٩٧). وابن حبان (٤٦٩، ٤٧٠)، وفي «روضة العقلاء»(٦٣)، والطبرانــي في الكــبير (٢٠٥٦)، والبيهقــي في الــشعب (١١٢٥١، ١١٢٥٢)، وفي «الأربعــين

جاء

وروي عن (١) جريـر أنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ يحرم الرفق يحرم الخير كُلّه»(٢) والمراد بالرفق هو الخلق الحسن الموزون على قواعد شرع الله، فمَنْ يحرمه خُرمَ ثوابَ ربّه مِنْ كلّ خير يُرجى نعيمة في جنة الله، فلا يكون المحروم منه إلا كـدَّاب، والخيانة بها في مال الله فينزع بذلك منه الإيمان أو يضعف فيه أو لا ينتفع به، والله أعلم مجاله يوم يلقى الله.

في الكذب

قبال تعبالي في وصفه: ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِتَايَئِتِٱللَّهِ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْكَادِبُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكذب تنزَّلت عليه لعنات الله كما قبال تعالى: ﴿ أَلَّا لَعْنَهُ آللَّهِ عَلَى آلظَّالِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى آلظَّالِمِينَ فيسكن بذلك النفاق قلبه، فيكون مخادعاً بكذبه المؤمنين بالله فهم يصدقونه في مقالـه وهـو كــذوب علـيهم، كمـا قـال تعالى في وصفه : ﴿ يُخَـُلدِعُونَ ٱللَّهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ٩] أي أنّ وبال كـذبهم راجعٌ عليهم ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ إِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ١٥٠ [البقرة: ١٠] فعلى قَدْر ما تخلّق بالكذب يكون عذابه في الدنيا، وفي المواقف التي يحشر فيها إلى نــار الله، فقــد شــدد الله وعيده على مَنْ تخلَّق بالكذب بقوله: ﴿ وَيَلُّ لِّكُلِّ أَفَّاكِ أَثِيمِ ﴾ [الجانبية: ٧] ﴿يَسْمَعُ ءَايَاتَ ٱللَّهِ تُتَسَلِّي عَلَيْهِ﴾ [الجانبية ١٨] أي في وعسيد الكذَّب ﴿ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكِّبِرًا كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيم ۞ (الجانبة: ١٠٠٠ فيجره كذبه إلى كملّ كمبيرة وصغيرة حتى يصيّرها كبيرة لإصراره عليها، وعدم مبالاته فيها بوعيد الله ، فيكفر قلبه بذلك فلا يسمع موعظة مِنْ أحدٍ فيها زجرة

<sup>=</sup> الـصغرى» (١٢٠) عـن ابـن مسعود رضي الله عنه وهو حديث حسن، وقد ورد عن أبي هريرة وسنده ضعيف وعن جابر وسنده ضعيف أيضاً.

<sup>(</sup>١) في المخطوط (ابن جرير) وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) مسلم (٢٥٩٢) عن جرير

إلا استهزء به كما قال تعالى في وصفه: ﴿ وَإِذَا عَلَمْ مِنْ ءَايَلْتِنَا شَيْعًا آتَّخَذَهَا هُرُواً أُولَتِ لِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ فَي مِن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ وَلا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ هُرُواً أُولَتِ لَكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ فَي مِن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ وَلا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْعًا ﴾ [الجاثية: ٩]. أي عما يرجون فيه الثواب من الله ﴿ وَلا مَا آتَ خَذُواْ مِن دُونِ شَيًّا ﴾ [الجاثية: ١٠] أي أصدقاء في كذبهم سواء كانوا منافقين أو كفاراً بالله ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَهُ اللهِ اللهُ عَلَى الله فلا ينجوا منها إلا مَنْ ويسكن في أسفلها المنافقون المتخلقون بالكذب على الله فلا ينجوا منها إلا مَنْ تَخَلّق بالصدق، ولازم به تقوى الله.

روى البخاري ومسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّ الصدقَ يهدي إلى البّر، وإنّ البرّ يهدي إلى الجنة، وانّ الرجل ليصدق حتى يُكتبَ عند اللهِ صديقاً، وإنّ الكذب يهدي إلى الفجور، وإنّ الفجور يهدي إلى النار، وإنّ (١/١٠١) الرجلَ ليكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذّاباً»(١).

روى مالك أنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يزال العبد يكذب ويتحرى الكذب فينكت في قلبه نكتة سوداء حتى يسود قلبه فيكتب عند اللهِ مِنَ الكذّابين» (٢).

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٠٩٤)، ومسلم (٢٦٠٧).

<sup>(</sup>٢) ذكره مالك بلاغاً عن ابن مسعود (١٧٩٤) وقوله ﷺ خطأ بل هو ذكره موقوفاً على ابن مسعود، ولم أجده في جميع المصادر موصولاً أو مسنداً. ولفظه عند مالك برواية يجيى الليثي: (لا يزال العبد يكذب وتنكت في قلبه...) وهو في الاستذكار لابن عبد البر كذلك(٨/ ٥٧٥) وكذا السيوطي في تنوير الحوالك (٢٥٤) ولكن ورد بلفظ المؤلف بـزيادة (ويتحرى الكذب) وعند المنذري في "الترغيب والترهيب» والذهبي في الكبائر، وقال ابن حجر في الفتح (١٠٨/١٠)، وقاله: (... وزاد فيه زيادة مفيدة ولفظه لا يزال العبد يكذب ويتحرى الكذب) قلت: فلعل هذه الزيادة موجودة في رواية من رواية عن رواية عيى الليثي.

وروي أيضاً عن صفوان قال: قلنا: يا رسول الله: أيكون المؤمن جباناً؟ قال: «نعم». قيل: أيكون المؤمن كذاباً؟ قال: «نعم». قيل: أيكون المؤمن كذاباً؟ قال: «لا»(۱) أي يتخلّق بالكذب؛ لأنّ إيمانه يحجزه عنه لعلمه أنّه يكون به منافق القلب مبعداً مِنَ الله، حتى أنّ الملائكة يكرهون مَنْ قال بالكذب ويتباعدون عنه لكونه خاوى(٢) الشياطين الذين يظلمون عن سبيل الله.

روى الترمذي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "إذا كذب العبد تباعد عنه الملك ميلاً" أي لكونه يشم منه رائحة نتنة (١) لا يستطيع أن يقف عندها، فمتى تباعد عنه ملكه الموكّل به قربت منه الشياطين، فزادوه غيّاً على غيّه حتى بشرك بالله؛ فيخلف بذلك الوعد، ويخون في أمانته، ويخاصم ويفجر وينقض عهد الله، فيعقبه بعد ذلك النفاق الذي يُظلِم قلبه، ويستمر به إلى يوم يلقى به الله، قال تعسالى في وصفه: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَلهَدَ ٱلله لَبِنْ عَاتَمْنَا مِن فَضْلِمِ لَنَعَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ مَن عَلهَدَ ٱلله لَبِنْ عَاتَمْنَا مِن فَضْلِمِ وَتَولُوا وَهُم وَلَنكُونَنَّ مِن ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَمَنْهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إلى يُومِ يلَق قُونَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللهُ مُّ مَن عَلهُمْ إلى يُومِ يلَق قُونَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللهُ مُتَّ مَن عَلَمُ يَلُوبِهِمْ إلى يُومِ يلَق قُونَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللهُ مُتَّ مَن الصَّلِحِينَ ﴿ وَمَنْهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إلَىٰ يَوْمِ يَلُقُونَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللهُ مُتَّ مَن عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَلهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى المَا اللهُ عَلَى عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ المُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالمُ اللهُ المُلِهُ اللهُ الله

ما جاء في إخلاف الوعد

<sup>(</sup>۱) مالك في الموطأ (١٧٩٥)، وابن أبي الدنيا في «الزهد» (١٤٧) وفي الشعب (٤٨١٢)، وهو حديث مرسل، قال: ابن عبد البر في «التمهيد» (٢٥٣/١٦)، وفي الاستذكار (٨/ ٥٧٥): (لا أحفظ هذا الحديث مسنداً من وجه ثابت وهو حديث حسن مرسل).

<sup>(</sup>٢) أي آخيته من الأخوة وهمي كلمة تستخدم في الجزيرة العربية والعراق وبلاد الشام وهي ليست فصيحة بل عامية.

<sup>(</sup>٣) الترمذي (١٩٧٢)، وابن أبي الدنيا في «مكارم الأخلاق» (١٤٦)؛ وابن حبان في «المجروحين» (٢/ ١٣٧)، والبيهقي في الشعب (٤٨١٢)، وابن الجوزي في العلل (١٢٩٢)، والحديث منكر، انظر السلسلة الضعيفة (١٨٢٨).

<sup>(</sup>٤) هـذا التعليل ليس من الشارح بل هو من تكملة الحديث (... الملك ميلاً مِنْ نتن ما جاء به) فوجب التنبيه.

مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكَذِبُونَ ١٠٥ [التوبة: ٧٧] فكلِّ ذلك كان مِنْ آفة الكذب الذي يبنى عليه النفاق المسْفِلُ بصاحبه في دَرَك نار الله.

روى السبخاري ومسلم أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «آية المنافق ثلاثاً؛ إذا حَدِّث كَذُب ، وإذا وَعدَ أخلف، وإذا أثتمن خان» (١٠).

ولهما أيضاً أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «أربع مَنْ كُنَّ فيه كان منافق خالصاً، ومَـنْ كانت فيه خصلة منهنَّ كان فيه خصلة من النفاق حتى يدعها/ ؛ (١٠١/ب) إذا أشتمن خان، وإذا وعد أخلف وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر» (٢) فمن لا يجاهد نفسه بالأمور الأربعة في ترك الخصال المذكورة استولت عليه وأسكنته في سِفال نار الله، فإنها مجمع الشرِّ كلُّه المؤدية إلى التكلُّم في أعراض الحصنات الغافلات بالزنى على الزعم الفاسد الموجب للحدّ إما في الدنيا و إما في يوم الله.

قال تعالى فيه: ﴿إِذْ تَلَقُّونَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُممَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَحْسَبُونَهُ مَيِّنًا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ١٥ النور: ١٥] فمن باشر الإيمان قلبه يكون حذِراً مِنْ رمي المحصنات بالزعم الفاسد، ولا يصغي لمنْ يقوله ، بل يزجسره عنه ويهجره في الله، قال تعالى: ﴿يَـٰٓأَيُّنُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِن جَآءَكُمُّ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوٓا أَن تُصِيبُواْ قَوْمَنَا بَجَهَالَةِ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلَّتُمْ نَك مِينَ ٢

[الحجرات: ٦] وهم الذين لم يتبينوا في حكمهم فيحكمون بزعم الناس فيه بغير بيّنة مِنُ شرع الله.

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٣)، ومسلم (٥٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٤)، ومسلم (٥٨).

روي أنَّـه صـلى الله علـيه وسلم قال: «بئسَ مَطيَّة الرجلِ زعموا» رواه أبو داود (١).

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «كفى بالمرء كذباً أنْ يُحدّث بكلّ ما سَمَع» رواه مسلم (٢)، فلا يجوز التكلّم بالزعم فيما يضر بمسلم؛ سيما ما زعم به

(۱) رواه أبو داود (۲۹۷۲) وأحمد (۱۱۹/٤)، (۱/٥) وابن المبارك في «الزهد» (۳۷۷)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۲۲۷)، وابن أبي شيبة (۲۵۷۹)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (۲۷۹۸)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (۱/٦٨)، والبيهقي في السنن (۲۲۷۸) كلهم من طريق الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير عن أبي قلابة عن أبي مسعود، وفي رواية أن أبا عبد الله قال لأبي مسعود أو أبو مسعود قال لأبي عبد الله.

وفي رواية أبي قلابة حدثني أبو عبد الله.

وقال أبو داود في سننه وبعض أهل العلم: أن أبو عبد الله هو حذيفة بن اليمان، وخالفهم بذلك ابن حجر العسقلاني كما في الإصابة (٧/ ٢٥٩).

والحديث حكم بعض أهمل العلم بأنه متصل، وآخرين قالوا بأنه منقطع؛ وسبب ذلك رواية أبي قلابة (عبد الله بن زيد الجرمي) عن أبي عبد الله، فالشيخ الألباني يرى أنه أدركه بدليل أنه جاء في بعض الروايات أنه قال حدثني أبو عبد الله. انظر السلسلة الصحيحة (٨٦٦).

بينما يرى آخرون أنه منقطع فأبي قلابة لم يسمع أبو عبد الله سواء كان حذيفة بن اليمان أو أبو مسعود البدري. وهذا هو حق؛ فإن أبي قلابة وفاته سنة (١٠٦ هـ) ووفاة أبو مسعود البدري (٤٢ هـ)، ووفاة حذيفة بن اليمان (٣٦ هـ).

فاحتمال السماع ضعيف جداً وقد صرح أبو مسعود الدمشقي في الأطراف، وابن عساكر بذلك أنه لم يسمع منهما.

أما ما جاء في بعض الروايات أنه صرح بالتحديث عنه فإنها حتماً خطأ من الرواة.

وقد صرح ابن حجر في الفتح (١٠/ ٥٥١) بانقطاعه.

بقيت رواية البخاري في «الأدب المفرد» (٧٦٣) والخرائطي في «مكارم الأخلاق» (٣٠١) عن أبي قلابة عن أبي المهلب عن عبد الله بن عامر قال: يا أبا مسعود...

وقد حكم عليها الشيخ ناصر بالشذوذ، قلت: وسندها ضعيف ولكنها رواية متصلة.

فالحديث ضعيف بكل طرقه، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) مسلم (٥).

جاء . والمزاح ونحوه

رمي محصنة أو رمي بريء؛ مِنْ خيانة أو نقض عهدِ الله، فما يكون قول المؤمن بالزعم أبداً ، إنما هو قول المنافق الذي لا يبالي بوعيد الله، فإنّ قول المؤمن فصل من قول ربه لا هزل فيه ولا هزو بأحدٍ يتخذه به مضحكة في خلق الله، فلذلك لما قال موسى عليه السلام لقومه: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تَدَّبَحُواْ بَقَرَةً قَالُوٓاْ أَتَتَّخِذُنَا هُزُوًا﴾ [البقرة: ٦٧] وقالوا له ﴿قَالَ أَعُوذُ بِٱللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَلهلِين ﴿ [البقرة: ٦٧] وهم الذين يتلاعبون بأحكام الله، فيستهزء بعضهم ببعض عندما يقال لهم بها، ولا يتعاظمون قدرها لإعراضهم عنها، وتعاظمهم أحكام قوانينهم التي نقضت عرى الإيمان بالله، فدأبهم الكذب الذي أفسد عليهم إيمانهم وهم يحسبون انّهم على هداية الله، فلا يصلح الكذب في شيء إلا الذي يصلح به بين المتخاصمين ليكونوا مصطلحين على البرِّ وتقوى الله، فلا بأس أنْ يكذب عليهم بما يصلح بينهم ثم / يكف، وشرطه أن لا يرمى به أحد ببهت وإلا أثم به إثما (١/١٠٣) عظيماً عند الله.

روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس، فيقول خيراً أو ينمي خيراً<sup>(١)</sup>.

روى مسلم أن صحابياً قال : لم أسمعه يعني النبي صلى الله عليه وسلم يرخّص في شيء مما يقول الناس أنه كذب، إلا في ثلاث: «الحرب، والصلح بين الـناس، وحديث الرجل امرأته وحديث المرأة زوجها» (٢٠) فهـذا المرخّص فيه مِنَ

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٥٤٦)، ومسلم (٢٦٠٥).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۲۰۵).

الكذب، شرطة أن لا يكون إلا عند الأمر المهم الذي ما يقصد به اللعب والهزو ولو بتفريح الصبي فقد حرّمه الله.

روى عن عبد الله بن عامر قال: «دعتني أمي يوماً ورسول الله صلى الله عليه عليه وسلم قاعد في بيتنا فقالت: هاه تعال أعطيك! فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أما إنّك لو لم تعطيه لكتبت عليك كذبة» رواه أبو داود (١).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ قال لصبي هاك، ثم لم يعطه فهي كذبة» رواه أحمد (٢).

وله عن أسماء قالت: يا رسول الله إنْ قالت لشيء تشتهيه لا أشتهيه يعد ذلك كذباً؟ قال: (إنَّ الكذب يكتب كذباً حتى تكتب الكذيبة كذيبة "(").

<sup>(</sup>١) أبو داود (٩٩١)، وأحمد (٣/٣٤)، وابن سعد في الطبقات (٩/٥)، وابن أبي الدنيا في «المصمت» (٦٤٨)، والخرائطي في «مكارم الأخلاق، (ص٣٣)، والبيهقي في السنن (١٩٨/١٠)، وفي الشعب (٤٨٢٢)، وابن عبد البر في التمهيد (١/ ٢١٠) وفي سنده رجل مجهول ويشهد له الذي بعده، ومن حسنه فإنما حسنه بالشاهد الآتي.

<sup>(</sup>٢) أحمد (٢/ ٤٥٢)، وابن أبي الدنيا في «مكارم الأخلاق» (١٥٠)، وابن وهب في جامعه (٨٠) كلهم عمن الزهري عن أبي هريرة. والزهري لم يسمع من أبي هريرة فإنه مات سنة (١٢٤ هـ) بينما مات أبو هريرة سنة (٥٩ هـ). ومَنْ حسّنه فعلى الشاهد الذي سبقه.

<sup>(</sup>٣) أحمد (٦/ ٤٣٨)، وابن أبي الدنيا في «المصمت» (٥٢٠)، وابن أبي الدنيا في «مكارم الأخلاق» (١٤٩)، وفي المشعب (٤٨٢١)، وعزاه صاحب المجمع (١٤٢/١) (٤٨/٤) للطبراني. من طريق يونس بن يزيد الأيلي عن أبي شداد عن مجاهد أن أسماء بنت عميس، وفي رواية الطبراني أسماء بنت يزيد.

وهذا الحديث ضعيف بسبب أبي شداد فإنّه غير معروف. ومجاهد لم يسمع أسماء بنت عميس. والحـديث ورد عن أسماء بنت عميس أنها كانت صاحبة عائشة التي هيأتها فأدخلتها على النبي ﷺ في نـسـوة فمـا وجدنا عنده قرى إلا قدحاً من لبن فتناوله فشرب منه ثم ناوله عائشة فاستحييت منه

وأنه صلى الله عليه وسلم قال: «ويل للذي يحدث بالحديث ليضحك به القوم فيكذب، ويل له، ويل له» (١) فما كرر صلى الله عليه وسلم الويل مرتين فيمن ذكر إلا لشدّة عقابه الذي يرميه في مهوى مِنَ النار تسعين عاما(٢) ما يبلغ قعره، هذا كُلُّه في كلمة كذب واحدة، فكيف بالأكاذيب(٣) الكثيرة؛ التي صارت صنعه أهل زماننا، المعرضين عن أحكام الله؟ فلا يتعاظمون إلا أحكام الطاغوت مِنْ قوانينهم ويتملّقون بها ولها لينالوا بها ديناً تُذْهِبُ عليهم دين الله، فأكثر قـولهم قـول الـزور في مـدح أو ذم لأجـل دنيا، غير مراقبين فيها الله، فلو راقبوه لأجتنبوا قول الزور امتثالاً لقوله: ﴿ وَآجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلزُّورِ ١٤٠ [الحج: ٣٠] لكنهم أثروا مراقبة الناس على مراقبته/ حتى أشركوا في عبادة الأحياء منهم (١٠٠١)ب)

فقال: لا تجمعن كذباً وجوعاً...» ثم ذكر الحديث المذكور.

وأسماء بنت عميس كانت مع زوجها جعفر آنذاك في الحبشة لذا رجّح الذهبي في السير (٢/١٧٣) والهيثمسي في المجمع (٤/ ٧٨)، والعراقي في «تخريج الإحياء» (٣/ ١٠٨) أنها (أسماء بنت يزيد) كما ورد في روايـة لأحمـد (٦/ ٤٥٨ ، ٤٥٩) والطبرانـي في الـصغير (٧١٠) وفـيها شهر بن حوشب. والحديث ذكره الشيخ ناصر في الضعيفة (٢٣٩٥).

<sup>(</sup>١) أبو داود (٤٩٩٠)، والترمذي (٢٣١٥)، والنسائي في الكبري (١١١٢، ١١٦٥٥)، وأحمد (٥/ ٢ ، ٥ ، ٧)، و الدارمي (٢٧٠٢) وابن المبارك في «المسند» (١٧)، وفي «الزهد» (٧٣٣)، وهناد في الـزهد (١١٥٠)، والطبرانـي في الكـبير (١٩٥ / ٤٠٣ / (٩٥٠ – ٩٥٤)، والرويانـي في مـسنده (٩١٠)، وتمام في فوائده (٢٠١-٢٠٤)، والقطيعي في «جزء الألف دينار» (٢٥٨)،والحاكم(١٤٢)، والبيهقي في السنن (١٠/ ١٩٦)، وفي الشعب (٤٨٣١)، والخطيب في تاريخه (٣/ ٢٦٥) والحديث

<sup>(</sup>٢) ورد لفـظ (تسعين خـريفاً) في روايـة عـند أبــى يعلى (٢٦١٦) عن أبـى هريرة، ووردت كذلك في حـديث أبـى سـعيد الخـدري في الـذي يصوم يوماً في سبيل الله أن يباعد الله بينه وبين النار سبعين خريفاً، وورد في رواية عبد بن حُميد (٩٧٧) (تسعين خريفاً).

<sup>(</sup>٣) لم أجد جمعاً لكلمة الكذب هكذا وإنما هي جمع غير فصيح.

فقلت لا تردى يـد رسـول الله ﷺ فأخذته فـشربته ثم قال: ناولي صواحبك، فقلن: لا نشتهيه،

والأموات، فاستحقوا البعدَ مِنْ رحمة الله، فخربَ حالهم وانذل بعضهم لبعض في طلب الدنيا بمدحٍ كاذبٍ وصادقٍ، قاصدين به خدعة ومكراً وتغريراً (١) يأثمون به مِنَ الله.

ما جاء في التملق ومدح الإنسان بما ليس فيه

<sup>(</sup>١) في الأصل (وغراراً).

<sup>(</sup>٢) أحمد في العلل (١٨١٦)، والطبراني في الكبير (٨٥٦٢)، وابن المبارك في الزهد (٣٨٢)، وهناد في «الزهد» (١١٥)، و«الإيمان» « للعدني (٤٧٠)، و«صفة المنافق» للفريابي (١١١)، والحاكم في مستدركه (٨٣٤٨) قال الهيثمي في المجمع (٨/ ١١٨) رواه الطبراني بأسانيده ورجال أحدهما رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٣) ذكره الديلمي في مسند الفردوس (٤٤٩)، عن أبي ذر بلفظ «لعن الله فقيرا تواضع لغني من أجل ماله، من فعل ذلك منهم فقد ذهب ثلثا دينه».

ومعناه عن ابن مسعود عند أبي نعيم في الحلية والخطيب في "تاريخ بغداد" (٤/ ٣٦٨)، بلفظ: "من أصبح محزوناً.... ومن دخل على غني فتضعضع له ذهب ثلثا دينه... والحديث ضعيف جداً، بل حكم عليه بعض أهل العلم بالوضع.

وقـد ذكـر هـذا الأثر عن فرقد السبخي وغبراهيم بن أدهم ووهب بن منبه أنه قرأ في التوراة أربعة أسـطر آخـرها (مـن تضعـضع لِغني ذهب ثلثا دينه) وهو عند أحمد في «الزهد» (٨٥، ٣٢٧)، وأبو نعيم في الحلية (٣٤ ، ١٠٠٤٦).

وسلم قال: «لا يجوز التملق إلا في طلب العلم»(١) وقال: «اطلبوا الحوائج بعزة الأنفس فإن الأمور تجري بالمتادير»(٢).

فأهل هذا الزمان عكسوا ما أمروا به من حكمة الله ، فطلبوا العلم بعزة الأنفس، وطلبوا الدنيا بالتملّق لخُلق الله، ومع هذا الخُلق الذميم يزكّون أنفسهم بالمتمادح بقول بعضهم لبعض: أنت سيّد العارفين يا مولانا، ويا سيدنا، وفلان فقيه ، وفلان عارف ونحو ذلك من المقالات الزوريّة ، المفترى فيها الكذب على الله، فمن خالف حاله الكتاب والسُنّة فمدح بعضهم لبعض، وهو تزكية كذب كتركية اليهود ، كما قال الله تعلى فيهم: ألم تر إلى الذين يزكون أنفسهم بل الله يزك من يشاء - [النساء: ٤٩] أي بالتقوى الموجبة التملّق لأحكام الله، فأهل التقوى يخافون مِنْ تزكية أنفسهم أشد خوف، مترجين لهم تزكية الله.

ما جاء في النهي عن كون الإنسان مداحاً

روى مسلم عن المقداد أنّ رجلاً جعل يمدح عثمان بن عفان فجثى المقداد مداحاً على ركبتيه فجعل يحثوا على وجهه مِنَ التراب، فقال عثمان:/ ما شأنك؟ قال: (١/١٠٣) إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (إذا رأيتم المدّاحين فاحثوا في وجوههم التراب»(٣).

<sup>(</sup>۱) ورد بلفظ: "ليس من أخلاق المؤمن التملق ولا الحسد إلا في طلب العلم" عن معاذ بن جبل رواه البيهقي في الشعب (٢١١)، والخطيب في الجامع لأخلاق الراوي (١/ ٢١١)، والرافعي في "أخبار قزوين" (١/ ٢٧٧) والحديث موضوع، وانظر السلسلة الضعيفة للألباني (٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) تمـام في فموائده (١٩٤) وعـنه ابـن عـساكر في تاريخه (٧٠/٥٣)، وعن تمام الضياء في المختارة (٩/ ٥٣). ٥١-٥١) وسنده ضعيف انظر السلسلة الضعيفة (١٣٩٠).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٣٠٠٢).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "إياكم والتمادح فإنّه الذبح" () فلا يعرف المدح أنّه دَبح إلا لمصدق فيه بقول رسول الله، فيجاهده بالأمور الأربعة التي تزكّي نفسه حتى تصير مطمئنة بالله، فمتى صارت مطمئنة بالله كان صادق اللسان سليم القلب من الشك والإشراك بالله وإلا يفعل كان خلقه حُب المدح من خُلق الله فيفتري به الكذب عليهم ليمدحوه، ويجب أنْ يحمد بما لم يفعله الله، فلا يفلح بذلك أبداً لقوله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَهْتَرُونَ عَلَى ٱللهِ ٱلكَذِبَ لا يُفْلِدُنَ يَهْتَرُونَ عَلَى ٱللهِ ٱلكَذِبَ لا يُفْلِدُنَ يَهْتَرُونَ عَلَى ٱللهِ آلكَذِبَ لا يُفْلِدُنَ يَهْتَرُونَ عَلَى ٱللهِ آلكَذِبَ

والكذب عام في حقّ الخالق والمخلوق وعاقبته قلّت الفلاح والكسب فلا يفلح به في دنياه ولا في آخرته ، أما مَنْ تزكت نفسه بالمجاهدة طاب كسبه وأفلح به في دنياه وآخرته ، فما يعامل أحد إلا حلّت بركة الله في معاملته على قدر صدقه فيها لله.

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «البيّعان بالخيار مالم يتفرقا فإنْ صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما وإنْ كذبا وكتما محقت بركة بيعهما والأربعة فلا تتزكى نفسه، بل تصير أمّارة تريد به العلو في أرض الله، فمتى صارت أمّارة كان كاذب اللسان ، فاسد القلب بالشك والشرك بالله، فما يعامل أحد إلا مُحقت بركة الله مِنْ معاملته على قَدْر افترائه فيها الكذب على الله، حتى أنّه لا يبالى في كلّ حديثه بدخول الكذب فيه يقظة فيها الكذب على الله، حتى أنّه لا يبالى في كلّ حديثه بدخول الكذب فيه يقظة

ما يمحق الكذب من البركة

<sup>(</sup>۱) ابن ماجة (٣٧٤٣)، وأحمد (٤/ ٩٢ ، ٩٣ ، ٩٩)، وابن أبي شيبة (٢٦٢٦)، والطبراني في الكبير (٩١/ ٣٥٠/ (٨١٥)) وابن القانع في «معجم الصحابة» (١٠٢١)، والبيهقي في الشعب (١٠٣٠٧)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (٩٥٣)، والحديث حسنه البوصيري والشيخ ناصر في السلسلة الصحيحة (١١٤٦ ، ١١٩٦)، وصححه آخرون.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٠٧٩)، ومسلم (١٥٣٢).

ومناماً، مبعداً به من الله وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «أصدقكم حديثاً أصدقكم أصدقكم الله وروياً (٢) وأكذبكم حديثاً وأكذبكم رؤياً (٢).

وذكر مرض القلب وموته (۱۰۳/ب)

من تحلم

وروي آنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ تحلّم بحُلِم لم يراه، كُلّف أنْ يعقد بين شعرتين» (٣) فما يصنع ما دُكِر إلا الذي دخل في قلبه مرض النفاق المزاد بالكذب كما قال تعالى: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابً بالكذب كما قال تعالى: ﴿فِي قُلُوبِهِم اللهِمِ اللهِمَ فَرَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابً الله عليه العذاب بأيدي المؤمنين بالله، قال تعالى: ﴿لَينِ لَمْ يَنتَهِ ٱلْمُنافِقُونَ وَٱلَّدِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرَجِفُونَ فِي ٱلْمَدينَةِ لَنُغْرِينَكُ بِهِم ثُمَّ لا وَالمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدينَةِ لَنُغْرِينَكُ بِهِم ثُمَّ لا يُحرَابِ اللهِم الله عليه العذاب بأيدي المؤونين أين الله الله عليه المؤون على المؤون في المُحروب في المُحروب والله الله عليه الله الله والموات المولة الله بعضهم على بعض بنكال الأموال حتى تمنوا الموت كرها للحياة الضنكة ، لا شوقاً إلى لقاء الله، فيكسب أحدهم ذنوباً كثيرة مع الإصرار عليها حتى يسودً قلبه بظلام الكفر بالله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلّم قال: «إذا أذنبَ العبدُ ذنباً كانت نكتة سوداء في قلبه ، فإنْ تابَ ونزعَ واستعتب صُقل قلبه، وإنْ زادَ زادت حتى تعلوا قلبه في قلبه السرّان، الذي قال الله في كتابه ﴿كَالّاً بَلّا رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواً

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۲۲۲).

 <sup>(</sup>۲) قوله (وأكذبكم حديثاً أكذبكم رؤيا) هذه العبارة ليست تكملة للحديث إذ لا يوجد لفظ كهذا في الروايات وإنما هي استنباط من الشارح حسب مفهوم العكس.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٧٠٤٢).

يَكُسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤] رواه الترمذي(١) فهذا حال أهل الإصرار على معاصي الله فتصير معاصيهم على الإصرار كُلُّها كبائر تُظْلِم عليهم قلوبهم حتى يُسكن فيها الكفر بالله، قال الأعمش: (أرانا مجاهد بيده قال: «كانوا يرون أنّ القلب في مثل هذا ، يعني الكف ، فإذا أذنب العبد ذنباً ضمّ منه، وقال بإصبعه الخنصر هكذا حتى ضم أصابعه كُلها ثم يطبع عليه بالطابع له وكانوا يرون أنّ ذلكُ الرّان» رواه ابن جرير<sup>(۲)</sup>.

وقد بيّن الله الطابع بقوله: ﴿ فَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمَّ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٠] أي ما يُسعدهم في دنياهم وأُحراهم فلا يسعون إلا فيما يشقيهم فيهما خزياً لهم مِنَ الله.

روي عن مجاهد أنه قال: الرَّان أيسر من الطابع، والطابع أيسر من الأقفال، والمراد بها ما قاله الله: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَّءَانَ أَمْرِعَلَىٰ قُلُوبٍ أَقُّفَالُهَا ﴿ عَلَى اللَّ الله، فهو القلب المنافق المنكوس في حُبِّ الدنيا الذي ما همه إلا هي ، حتى يصير عبداً لها مبغوضاً بها لدى الله، أما قلب المؤمن فلا يكون أكبر همه إلا (١/١٠٤) آخرته/ متدبراً به أي كتاب الله.

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «القلوب أربعة؛ قلب أجرد فيه سراج يزهر، وقلب أغلف مربوط على غلافه، وقلب منكوس، وقلب مصفّح.

<sup>(</sup>١) الترمـذي (٣٣٣٤)، وابن ماجة (٤٢٤٤)، والنسائي في الكبري (١١٦٥٨) وأحمد (٢/ ٢٩٧)، وابن جريىر في تفسيره (١/٢١) (٣٠/ ٩٨)، وابىن حبان (٩٣٠)، والحاكم (٢/١٧٥)، والبيهقي في الـسنن (١٠/ ١٨٨) وفي الـشعب (٧٢٠٣) والبغوي في تفسيره (٣٦٥) والحديث صححه النسائي، وهو حليث حسن.

<sup>(</sup>۲) الطيري في تفسيره (١/ ١١٢) (٣٠/ ٩٩).

أما القلب الأجرد فقلب المؤمن الخالص فسراجه فيه نوره. وأما القلب الأغلف فقلب الكافر.

وأما القلب المنكوس فقلب المنافق الخالص عَرَفَ ثم أنكر.

وأما القلب المصفّح فقلب فيه إيمان ونفاق ومثل الإيمان فيه كمثل البقلة يمدّها الماء الطيب ومثل النفاق فيه كمثل القرحة يمدّها القيح والدم فأي المادتين غلبت على الأخرى غلبت عليه واه أحمد والطبراني (۱) ، فما يَعرفُ الفرق بين القلوب الأربعة إلا مجاهد نفسه بالأمور الأربعة مع الإنقطاع بها إلى الله، فهو الذي يخرج مِنْ تصفّح طبقات قلبه الحال فيها النفاق المسفِلُ بصاحبه في نار الله فإذا خرج منها كان قلبه أجرد عن النفاق معدوداً مِنَ أولياء الله، وما دام النفاق فيه فهو شديد التعب في مجاهدة نفسه بالأمور الأربعة إلى أن يفرّج له الله، فإن صبر على المجاهدة صبراً جميلاً تغلّب مادة إيمانه على مادة إيمانه، وكان مآواه جَنة الله وإنْ ضجر وتسخط للقضاء تغلّب مادة نفاقه على مادة إيمانه، وكان مأواه نار الله ، فعلامة تغلّب نفاقه عدم إنكار قلبه للمنكر، وعدم بغض مَنْ يمنعه.

<sup>(</sup>١) أحمد (٣/١٧)، والطبراني في «الصغير» (١٠٧٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٣٨٥) مرفوعاً وعلّة الحديث ليث بن أبي سليم فالحديث ضعيف، وضعفه الشيخ الالباني رحمه الله في «السلسلة الضعيفة» (١٥٨٥) وحكم ابن كثير في تفسيره (١/ ٥٧) بجودة إسناده.

ورواه موقـوفا ً علـى حذيفـة ابن المبارك في «الزهد» (١٤٣٩) من طريق أبي البختري وروايته عن حذيفة مرسلة.

عن عبد الله أنه قال : (هلكتُ إنْ لم يعرفْ قلبكُ المعروف، وينكر المنكر)<sup>(۱)</sup>.

روى مسلم أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «ما مِنْ نبي بعثه الله في أمة قبلي الرضى بالمعصية إلا كـان له مِنْ أمته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويهتدون بأمره، ثم إنها تخلُّف مِنْ بعدهم خلوف، يقولون مالا يفعلون ويفعلون مالا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومَنْ جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، ومَنْ جاهدهم بقلبه فهـو مـؤمن ، ولـيس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل<sup>،(١)</sup>، فعلِمنا بنص الحديث «إنّ مَنْ لم ينكر قلبه المنكر/ فلبس فيه إيمان»، لما تغلّب عليه من مادة النفاق المسفل به في درك نار الله ، لا سيما الذي يرضي بالمنكر ويتابع فيه أمراء الجُور الحاكمين بغير ما أنزل الله.

وروي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «أنَّه يستعمل عليكم أمراء فتعرفون وتنكرون فمن أنكر فقد برئ، ومَنْ كره فقد سلم ولكن مَنْ رضى وتابع، رواه البخاري ومسلم (٢٦) وفي رواية لغيرهما بعد وتابع «فأولئك هم الهالكون، فأولئك هم الهالكون فأولئك هم الهالكون »(<sup>٤)</sup> فقد شاهدنا أهل الجَور اليوم متحابين في

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة (٣٧٥٨١)، والطبري في تفسيره (٢٧/ ٢٢٩)، والطبراني في الكبير (٨٥٦٤)، ونعيم بن حماد في «الفتن» (١٦١)، وأبر نعيم في الحلية (١/ ١٣٥)، وأبن عبد البر في التمهيد (٢٣/ ٢٨٣)،

<sup>(</sup>Y) مسلم (O).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٨٥٤) ولم أجده في البخاري.

<sup>(</sup>٤) هـذه الـزيادة وردت عند ابن أبي شيبة (٣٧٧٤٣)، والطبراني في الكبير (١٠٩٧٣)، وابن عدى في الكامـل (٧/ ١٣٢) ولفظهـا: (ومـن خـالطهم هلـك) مـن طريق ابن عباس وسندها ضعيف جداً ووددت عند أبي عمرو الداني في «السنن الواردة في الفتن» (١٤٢)، من طريق الحسن مرسلاً. وأورده الدارقطني في «حديث أبي الطاهر» (٢٧) من طريق لا يثبت.

قوانينهم التي ابتدعوها، ونقضوا بها عرى الإيمان بالله فجعلوا يتقاتلون عليها، وكل منهم حريص على قتل صاحبه، ويتمنى أنّ يقتله إذا هو عاداه فيها مع أمنهم فيها وعيد الله.

روى البخاري ومسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا التقى المسلمان بسيفهما فالقاتل والمقتول في النار، قالوا: هذا القاتل، فما بال المقتول؟ قال: أنّه كان حريصاً على قتل صاحبه (١) فهذا دأب أمراء الجور فهم يتقاحمون في النار كتقاحم القردة كما قال رسول الله: «فمن تمنّى أن يكون مثلهم وتكون المهلكة له كنحوهم، عُدّ منهم وحشر معهم يوم الله، فإنّ كل أمير يبعث على ما أحبه في دنياه مِنْ خير أو شر ويكون سيماه ولا تبديل لحكمة الله (١).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مثل هذه الأمة مثل أربعة رجال: رجل آتاه مالاً وعلماً فهو يعمل في ماله بعلمه.

ورجل آتاه الله علماً ولم يؤته مالاً، فقال: لو كان لي مثل مال فلان لعملت فيه مثل عمل فلان.

فهما في الأجر سواء.

ورجلِ آتاه الله مالاً ولم يؤته علماً فهو يتخبط بماله ما يدري ماله وما عليه.

تمني المعصبة والحرص عليها

<sup>=</sup> أما اللفظ الذي أورده الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله فلم أجده، وإنما ورد في حديث آخر: «... ومن لم يتبعني فأولئك هم الهالكون».

<sup>(</sup>١) البخاري (٣١)، ومسلم (٢٨٨٨).

<sup>(</sup>۲) الطبراني في الكبير (۱۹۲٥)، وفي الأوسط (۳۱۱)، وأبو يعلى (۷۳۸۲)، وأبو الشيخ في «أمثال الحديث» (۲۷۱)، وابن عدي في الكامل (٤/٤)، وابن عساكر في ناريخه (۱۸۸/۵۹، ۱۲۹)، والحديث حسن والبعض يصححه.

ورجل لم يـؤته الله مـالاً ولا علمـاً فقال: لو كان لي مال لعملت فيه مثل عمل فلان.

فهما في الإثم سواء» رواه الترمذي وصححه (١).

فما ينال أحد الخُلق الحميد منهما إلا بمجاهدة النفس بالأمور الأربعة الموجبة للفرار إلى الله، أما مَنْ لم يجاهد بها نفسه كان على الخُلق الذميم منهما الموجب الأثم الكبير، المبعد مِنَ الله فيكون بمنزلة ﴿قَالَت ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا ﴾ (١٠٠٠) [الحجرات:١٤] وما باشر قلوبهم الإيمان بالله فقال الله: ﴿قُلُ لَكُمْ تُؤْمِنُواْ / وَلَكِن قُولُواْ أُسْلَمْنَا﴾ [الحجرات: ١٤] أي انقدنا لأحكام الإسلام في الله ، فإنّ هم فعلوا بالجاهدة على الأمور الأربعة دخل في قلوبهم حب الإيمان بالله فبشرهم بقوله: ﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلُ ٱلَّإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤] أي لا بدَّ أنْ يدخلها ﴿ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ لَا يَلِتَّكُم مِّنَّ أَعْمَالِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤] أي لا ينقصها مِنَ الشواب على قدر رفع الهمة إلى الله، ثم عرّفهم برفع الهمة إليه بقوله ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ ﴾ [الحجرات:١٥] أي لم يشكوا فيما وعدهم به مِنَ الإحسان وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله﴿وَجَـٰهَدُواْ بِأَمْوَ لِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُولَـٰتَهِكَ هُمُ ٱلصَّلاِقُونَ ۞ ﴾ [الحجرات:١٥] أي بذلوا مهج نفوسهم وأموالهم في سبيل الجهاد الأكبر والأصغر في الله، إذْ لا يصلح الأصغر إلا بالأكبر، فإذا فسد الأكبر فسد الأصغر، ولم يصلح فيه الإخلاص لله، فلا يصلح الإخلاص إلا بالاتصاف بما وصف الله به أهله بقوله: ﴿وَٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) الترمـذي (٢٣٢٥)، وابن ماجة (٤٢٢٨)، وأحمد (٤/ ٢٣٠)، وهناد في «الزهد» (٩٩٩)، والطبراني في الكبير (٢٢/ ٣٤٤ / (٨٦٧-٨٦٧)، وفي الأوسط (٤٣٦٧)، والمرزوى في «زوائد الزهد»(٩٩٩)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (٦/ ٧٩). والحديث صحيح.

يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِبنُونَ ﴿ البقسرة: ١٤ فمتى حلّ اليقين القلب بالجاهدة بالأمور الأربعة كان الإخلاص لله فيه، يكون العمل لله في الجهادين لما بعد الموت رجاء التزحزح عن النار ودخول جنة الله، فمُنْ وصِفَ بذلك يبشر بقوله تعالى: ﴿أُوْلَـٰهِكَ عَلَىٰ هُدَّى مِّن رَّبِّهِمْ وَأُوْلَـٰهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥] أما مَنْ سواهم مِنْ أهل الشك في وعدِ الآخرة ووعيدها فهم بمنزلة مَنْ قيل فيهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقٌّ وَٱلسَّاعَةُ لَا رَيَّبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِى مَا ٱلسَّاعَةُ إِن نَّظُنُّ إِلَّا ظَنَّا وَمَا خَنْ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴿ [الجائية:٣٢] فهـذا وصـف الـذين كفـروا والـذين نافقوا، فإذا أُدخل أحدهم قبره وسئل عن دينه قال: هاه هاه لا أدرى! سمعت الناس يقولون قولاً فقلته، فرى سيئاته مصورة له في البرازخ كُلّها تعذب على قدر كفره وشكه الذي أنساه أحكمام الله، قمال تعمالى: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يُسْتَهْزَءُونَ ﴾ وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَنسَلكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَٰلَاا وَمَأْوَلكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمْ/مِّن نَّصرينَ ﴿ ذَالِكُم بِأَنَّكُمُ ٱتَّخَذْتُمْ ءَايَكَ ٱللَّهِ هُزُوًا وَغَرَّتْكُمُ (١٠٥/ب ٱلْحَيَاوَةُ ٱللُّذُنْيَا ۚ فَٱلْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴿ الجائبة: ٢٥،٣٣] وقال صلى الله عليه وسلم: «ما بعد الموت من مستعتب»(١) أي مَنْ لم يعاتب نفسه قبل الموت لردها عن غيها واستهزاءها بآيات الوعيد ماله من مستعتب بعد موته يقبله منه الله، كما قال تعالى: ﴿ وَآتَكُواْ يَوْمُ الَّا تَجْزى نَفْسٌ عَن نَّفْس شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدَّلٌ ﴾ [البقرة: ١٢٣] وهو الاستعتاب للنفس ﴿وَلَا تَنفَعُهِكُ

<sup>(</sup>۱) ابن أبي الدنيا في «قصر الأصل» (۱۹۰)، والبيهقي في الشعب (۱۰۵۸) عن الحسن البصري: طلبت خطبة النبي.. فلزمت رجلاً من أصحاب النبي هي، وسنده ضعيف فيه انقطاع ومجاهيل، ورواه القضاعي في «مسند الشهاب» (۱۱۸۹)، وفي سنده من لا يعرف. ورواه الديلمي في «مسند الفردوس» (۸۱۷۸) عن جابر ولا يثبت كذلك.

شَفَعَةٌ وَلا هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ البقرة: ١٢٣] أي يجدون أشياء مِنَ الطاعات ينصرون به على مساوِئهم الكفرية أو الشكية؛ لأنّ الشك كفر عند الله، فكان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يخافون منه بأشدّ التخويف، ويجاهدون نفوسهم في دفعه بأشدٌ الجاهدة، ليحصل لهم اليقين بالله.

كان معاذ يقول في مجلسه كل يوم تعليماً له ولأصحابه، قلّ ما يخطئه: (الله حكَمَ قِسط هلك المرتابون) أي في الوعد والوعيد حتى لا يكون بنظره إلى ما بعد الموت في ما حكما به مِنْ القسط لله، فيخاف أنْ تخطئه الله فيه لعلّه طلب لما قبل الموت فيظل في جهاد أكبر ليصفوا له مِنْ بعد الموت، وهكذا وصف كل مؤمن بالله فيكون جهاده في تحصيل ما قاله صلى الله عليه وسلم: «من اليقين أن لا ترضي أحداً بسخط الله، ولا تحمد أحداً على رزق الله، ولا تلوم أحداً على ما ما يؤتك الله، إنّ الله بعلمه وقسطه جعل الروح والفرح في الرضى واليقين، وجعل الهم والحزن في المشك والسخط وإن رزق الله لا يجلبه إليك حرص حريص ولا يرده عنك كراهية كاره (نقان عمر إذا قرأ هذا الحديث يقول:

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۲۱۱)، وعبد الرزاق (۲۰۷۰)، الفريابي في «صفة المنافق» (۲۶) والآجري في «الشريعة» (۵۶) وأبو نعيم في الحلية (۱/ ۲۳۳)، والبيهقي في السنن (۱۱/ ۲۱۰) وفي الشعب (۸۹۹٤)، واللالكائي في «السنة» (۱۱٦).

<sup>(</sup>٢) رواه مرفوعاً أبو نعيم في الحلية (٤/ ١٢١) (٥/ ١٠٦)، (٧/ ١٣٠)، (٤١/١٥) والبيهقي وروى موقفاً عن عبد الله بن مسعود ذكره ابن أبي الدنيا في «اليقين» (٢٣،٣٢)، وفي «الرضا عن الله» (٩٤)، وهـناد في «الـزهد» (٥٣٥)، وابن المبارك في «الزهد» (١٤٣٨). وابن عساكر في تاريخه (٣٣/ ١٧٥) وهو أصح من المرفوع.

ملاحظة: أورد الشيخ محمد بن عبد الوهاب في «الكبائر» هذا الأثر عن ابن مسعود ولم يورده مرفوعاً.

فعملت لذلك أعمالاً (١)؛ أي مجاهدة به في الله، فمن جاهد نفسه به على احتباك (٢) الأمور الأربعة تحقق بحقائق الإيمان بالله وهي في قوله تعالى: ﴿عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِالله وَمَا يَسِكته وَكُتُبِهِ وَرَسُله وَ وَصَفَ حَيد في الله وَرُسُله في الله فيذوق لذلك حلاوة توجهه بكليته إلى الله، وهو الذي وصف في قوله صلى الله عليه وسلم: «ذاق طعم الإيمان مَنْ رضي / بالله ربّاً وبالإسلام دينا وبمحمد (١/١٠٦) رسولاً وواه مسلم (٢)، فعلى قدر ما يجاهد الإنسان نفسه بالأمور الأربعة لإدراك التحقق بالإيمان يهدي الله قلبه إلى اليقين بها بعد الموت ، حتى لا يكون شيء أحب إليه مِن الموت شوقاً إلى لقاء الله قال تعالى: ﴿وَمَن يُؤْمِن بِالله يَهْدِ شَيء أحب إليه فيرضي ويسلم) (١٤). فوصف ما ذكره علقمة لا يكون إلا في عاهدة من أخلص في جهاده لله، فهو الذي إذا ابتلى كان فرحاً بالابتلاء ومسلماً فيه لقضاء الله، أما غير المجاهد في الله نفسه لا يكون إلا متسخطاً فيه لقضاء الله، أما غير المجاهد في الله نفسه لا يكون إلا متسخطاً فيه لقضاء الله، أما غير الجاهد في الله نفسه لا يكون إلا متسخطاً فيه لقضاء الله، فمن رضي وي رقي أنه صلى الله عليه وسلم قال: "إنّ الله إذا أحب قوماً إبتلاهم، فمن رضي في ومن شحطاً فله السخط واه الترمذي (٥)، فلا يوجد الرضى في في الله المه الله المناه الله المناه المنه في الله المه المناه الله المناه الذا المنه في الله المه المناه المناه المناه المنه المناه المناه الله المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المن

 <sup>(</sup>١) هـذا الكـلام قالـه عمر في صلح الحديبية وليس بعد هذا الحديث، وقول عمر ذكره البخاري معلقاً
 عن الزهري عن عمر في روايته لحديث صلح الحديبية (٢٧٣١ – ٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) لم أفهم معناها.

<sup>(</sup>٣) مسلم (٣٤).

<sup>(</sup>٤) الطبري في تفسيره (٢٨ / ١٢٣)، والبيهقي في السنن (٤/ ٦٦)، وفي الشعب (٩٩٧٦) عن علقمة.

<sup>(</sup>٥) الترمذي (٢٣٩٦)، وابن ماجة (٤٠٣١)، وأحمد (٥/ ٤٢٧) وابن عدي في الكامل (٣/ ٣٥٦)، والبيهقي في الشعب (٩٧٨٢)، والقضاعي في مسند الشهاب (١١٢١)، والبغوي في التفسير (١٧٠) والحديث حسن.

القلب بالابتلاء، وصبر عليه إلا الجاهد نفسه في الله أما غيره فلا يرى به إلا شاكياً باكياً حزيناً، ولو نقص عليه قليلاً مما كان يعتاده في نعيم الدنيا والفخر به في خلق الله فعنده ما يكفيه ، وهو يطلب ما يطغيه ولا يرضى بابتلاء الله فيه حتى يؤخذ بقارعة الله، فبلا توجد السكينة عند الابتلاء إلا لقوم جاهدوا النفوس والكفار والمنافقين لإعلاء كلمة الله كالنبيين وصحبه، فقال الله في وصـــفهم: ﴿ فَأَنْزَلَ آللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَلَّزَمَهُمْ كَلِمَةُ ٱلتَّقْوَكُ وَكَانُواْ أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ [الفتح: ٢٦] فمن يخافوهم فيما ذكر الحـق بهـم وكان منهم ومحشوراً في زمرتهم كما وعد الله فلا يتحقق أحد أو قوم بوصفهم إلا إذا حكموا على أنفسهم قوله تعالى: ﴿فَلَا وَرَبُّكَ لَا يُؤْمُّنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تُسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥] أي يظهرون التسليم فيما حكم عليهم مِنْ مرّ الحق ويبطنون حبّه كحبّ حلو الحق حبّا في الله ، فمتى أتصف أحد بما ذكر عُدّ القلق الله من يقال لهم عند موته: ﴿ يَكَأَيَّتُهَا ٱلنَّفُسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ﴿ ٱرْجِعِيٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةُ مُّرْضِيَّةُ ﴿ فَأَذْخُلِي فِي عِبَادِي ﴿ وَأَذْخُلِي جَنَّتِي ﴾ [الفجر: ٢٠،٢٧] هذا لا يكون إلا لجاهد نفسه بالأمور الأربعة حتى صارت أرضاً متذللة لله ، فلا

(١٠٦/ب) تغضب / لهوى ولا لدنيا تصيبها، إنما يكون غضبها لله.

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «ليس الشديد شديد الصرعة إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب، رواه البخاري ومسلم(١١)، فلا يملك نفسه عند الغضب إلا المجاهد نفسه بالأمور الأربعة مراقبة لله، أما المراقب الناس فلا يملكها أبداً بل يعطيها هواها كي لا يرموه إذا هو صبر للذلّة، وهو يقدر على

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١١٤)، ومسلم (٢٦٠٩).

العِزِّ بغضبه، ويزعم أنَّه لله، فمن يرد الله به خيراً جعله مجاهداً نفسه بما وصَّى به نبيه مَنْ يحبه في الله.

روى أن رجلاً قال لنبي صلى الله عليه وسلم: أوصني قال: "لا تغضب"، فردده مراراً أي أوصني قال: "لا تغضب" رواه البخاري (١) ، فمن أمتثل لوصية نبيه مداوماً عليها تركّت نفسه واطمأنت بالله فيبشر بقول نبيه صلى الله عليه وسلم: "أفلح مَنْ أخلص لله قلبه للإيمان وجعل قلبه سليماً، ولسانه صادقاً ونفسه مطمئنة وخليقته مستقيمة، وجعل إذنه مستمعة وعينه ناظرة، فأما الأذن فقمع، وأما العين فمقرة لما يوعي القلب، وقد أفلح مَنْ جعل الله قلبه واعياً رواه أحمد (١) ومَنْ أراد الله به شراً جعله تارك نفسه هملاً كالإبل التي لا راعي لما، كما قال بذلك رسول الله (٣)، فيكون وصفه ضد ما ذكر في وصف المؤمن المخلص لله، فإنْ جرّهُ الصد إلى الكفر ولو باطناً وعُدَّ مِنَ الذين وصفهم الله بقصل الله والله والل

<sup>(</sup>١) البخاري (١٦١٦).

<sup>(</sup>٢) أحمد (٥/ ١٤٧)، والطبراني في «مسند الشامين» (١١٤١)، وأبو نعيم في الحلية (٥/ ٢١٦)، والبيهقي في الجسعب (١٠٨)، والحديث حسنه الهيثمي في الجمع (١٠/ ٤٠١)، وأشار لتحسينه المنذري في الترغيب، لكن الحديث ضعيف ثابت الضعف كما السلسلة الضعيفة للألباني رحمه الله (٤٩٨٥).

<sup>(</sup>٣) يقصد حديث أنس الذي رواه الدارقطني في "الأفراد" كما في "كنز العمال" (٢٨٦٩١) وعنه ابن عساكر في تاريخه (١٨/ ١٨) ونقل عن الدارقطني استغرابه للحديث، وهو حديث موضوع، وانظر السلسلة الضعيفة (٨٦٠)، ولفظه: "إذا أراد الله بأهل بيت خيراً فقههم في الدين، ووقر صغيرهم، ورزقهم الرفق في معيشتهم والقصد في نفقاتهم، وبصرهم عيوبهم فيتوبوا منها، وإذا أراد بهم غير ذلك تركهم هملاً".

كَالْاً تَعَمِيلٌ هُمْ أَضَلُّ أُوْلَتِمِكَ هُمُ الْعَفِلُون ﴿ الْاعراف: ١٧٩] أي عن ثواب ما يصلحهم في دنياهم وآخرتهم ، لكونهم يسعون فيما يخرب حالهم فيهما ويخلّدهم في نار الله، فلا مخلّص مما ذكر في الآية إلا بالتشمير والمجاهدة للنفس بالأمور الأربعة ، التي تعرفه النفقة في دين الله، فلا يكون أكبر همه إلا طلبه التفقة بها مِنَ الله.

روى آله صلى الله عليه وسلم قال: "من أراد الله به خيراً يفقهه في الدين" رواه أحمد والبخاري ومسلم (١) ، فلا تفقه لأحد إلا بالتوفيق مِنَ الله في الأمور الأربعة التي هي الطريق/ إلى الله، أما مَنْ لم يوفقه الله لها يعيشُ على جهل بها وارتياباً في الوعد والوعيد مِن الله، فإذا مات وسأله الملكان (١) في قبره عن دينه، فيقول: هاه هاه لا أدري، كالمفتجع في ظلام الليل، والنائم إذا رأى ما يهوله فينسى به ذكر الله، ولو أنه يحفظ مِن العلوم والأذكار كثيراً، وليس هو محقق بها فيلا يقدر أن ينطق بها وينساها ، كما هو مجرب لأهل الشك والشرك بالله، أما أهل اليقين بالله فصحوهم ونومهم كحال واحد، فلا يحسبون كل صيحة عليهم، ولا يحزنهم الفزع الأكبر يوم المحشر إلى الله، هذا لا يكون إلا للذين آثروا مراقبة الحق على مراقبة خلق الله لا المنت يكون إلا عن وصفهم الله بقوله: ﴿يَسْتَخْفُونَ مِنَ الله وَهُوَ مَعَهُمُ النساء: ١٠٨ الفت يعلم متقلبهم ومثواهم، ولا يخفى عليه شيء مِنْ أعمالهم، إذ يبيتون مالا يرضى من القول، فقد جرت الحكمة أنّ مَنْ آثر مراقبة الخلق على مراقبة الخالق يرضى من القول، فقد جرت الحكمة أنّ مَنْ آثر مراقبة الخلق على مراقبة الخالق على مراقبة الخالة الخالة على مراقبة الخالق على مراقبة الخالة الخالة على مراقبة الخالة الخالة على مراقبة الخالة الخالة الخالة الخالة الشرون الشهر المؤلفة الخالة على مراقبة الخالة الخالة الخالة الخالة الخالة المؤلفة الخالة الخالة الخالة الخالة الخالة الخالة الشهر المؤلفة الخالة الخالة الخالة الخالة المؤلفة الخالة الخالة الخالة الخالة الخالة الخالة الخالة الخالة الشهر المؤلفة الخالة المؤلفة الخالة المؤلفة الخالة الخالة المؤلفة المؤلفة الخالة الخالة المؤلفة الم

<sup>(</sup>١) البخاري (٧١)، ومسلم (١٠٣٧)، وأحمد (١/٣٠٦).

<sup>(</sup>٢) أبو داود (٤٧٥٣)، وأحمد (٢٩٥/٤)، وابنه في «السُّنّة» (١٤٣٨) وهناد في «الزهد» (٣٣٩)، وابن أبي شيبة (١٢٠٥٩)، والطبراني في «الأحاديث الطوال» (٢٥)، وابن مندة في «الإيمان» (١٠٦٤)، والبيهقي في «إثبات عذاب القبر» (٤٤) والحديث صحيح.

لا يبيت إلا وهو مهتم بما يرضيهم ، ولو كان بغضب الله فأهل الشرِّ لا يرضيهم إلا الشر، فلا يستحيون فيه ممن هو موصوف بالخير، ولا يستحيون فيه مَنَ الله.

قول صلى الله عليه وسلم في وصف أحدهم: "إن مما أدرك الناس مِنْ كلام النبوة الأولى إذا لم تستحي فإصنع ما شئت" (١) أي مِنْ كلّ شيء يُغضب الله، فلا يكون ما ذكر مِن آثر الحياة الدنيوية على الحياة الأخروية حتى استولى عليه حُبّ المال والشرف به في خَلْق الله، روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: "ما ذئبان الجائعان الرسلا في غنم بأفسد مِنْ حرص المرء على المال والشرف لدينه" رواه الترمذي (١)، فمتى تتقوى فيه الحرص عليهما كان ممن وصفه الله بقوله: ﴿ إِنَّ اللّا المُصَلِّينَ فَي اللّهِ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ اللّهُ بَوْجههم وهم الأخيار والدنين آثروا الحياة الأخروية / على الحياة الدنيوية بتوجههم الكامل في صلاتهم لله، فهي التي تنهاهم عن الفحشاء والمنكر، ويزدادون بها إلا بعداً مِنَ الله ولا يزدادون إلا شُحاً على الدنيا وبخلاً بها، واكتساباً خبيثاً وفساداً في أرض الله، روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: "أشر ما في الرجل شُحُ هالعً،

(۱۰۷) پ

الحوص على المال

والشرف

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٤٨٣)

<sup>(</sup>۲) الترمذي (۲۳۷٦)، وأحمد (٣/ ٥٦،٤٦٠)، وابن أبي شبية (٣٤٨٠)، والدارمي (٢٧٣٠)، والدارمي (٢٧٣٠)، وإبر أبي شبية (٤١١) وهناد في «الزهد» (٨٣٣)، وابن أبي الدنيا في «الإشراف» (٤١١) و «ذم الدنيا» (٣٥٧)، و «إصلاح الحال (١٤٠)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٩٥٠)، وابن حبان (٢٢٢٨)، والطبراني في الكبير (١٠٧٧٨) وفي الأوسط (٥٣١٧) وفي الصغير (٩٤٣)، وأبو يعلى (٦٤٤٩)، والبخاري في «التاريخ الكبير» (١/ ١٤٩)، وأبو نعيم في الحلية (٣/ ٢٢٠)، (٧/ ٨٨)، والبيهقي في «الشعب» (١٠٢١، ١٠٢٧، ١٠٢٧، ١٠٢٧، ١٠٢٧٠)، والحديث صحيح وقد شرحه الحافظ ابن رجب الحنبلي في رسالة مستقلة، طبعت مراراً.

الهلع والجبن

البخل

وجبن خالع» رواه أبو داود (١٠). روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «اتقوا الشح أهلك من كان قبلكم حملهم أن سفكوا دماءهم وأستحلوا محارمهم» رواه مسلم (٢٠)، فهذا دأب الأشرار الذين تملكوا رعاياهم بالظلم، وما استقام لهم ملكهم إلا بالقتل والتجبر، واعتقدوا فيه الصلاح وقلبوا فيه الأمور في حكم الله، فبخلوا بمال الله أن يعطوه مستحقيه، وأمروا أتباعهم بالبخل به، ليكون دُولة بين الأغنياء منهم، وطردوا عنه فقراء الله، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَا أَمُرُونَ النَّاسَ بِالبُخلِ وَيَحْتُمُونَ مَا ءَاتَ لَهُمُ الله مِن فَضَلِهِ وَأَعْتَ دَنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهينا ﴿ وَيَحْتُمُونَ مَا ءَاتَ لَهُمُ الله مِن فَضَلِهِ وَأَعْتَ دَنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهينا ﴾ [النساء: ٣٧] فعلى قَدْر كُفرهم بنعماء ربهم في أموالهم، مِنْ كفر جحود أو نعماء، يكون عذابهم يوم الحساب فيه مِنْ الله، فلا ينجو مِن عذاب الحساب في الأموال إلا الذين وصفهم الله بقوله: ﴿ وَفِي الله مِن سَائل له وَعروم، قد عَف نفسه عن السؤال فعدوا مِنَ الأخيار المتقين لله، إذ مِن سأئل له وَعروم، قد عَف نفسه عن السؤال فعدوا مِنَ الأخيار المتقين لله، إذ يا الله ينه منه إلا المتكرم بماله في وجوه البر للناس حتى عدّوه سيدهم إكراما له في الله.

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ سيدكم يا بني سَلمة؟» قلنا: الجد بن قيس على إنّا نبخَّلهُ ، قال: «وأي داء أدوأ مِنَ البخل! بل سيدكم عمرو بن

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۲۰۱۱)، وأحمد (۲/ ۳۰۲، ۳۲۰) واسحاق بن راهوية (۳۲۱)، وابن أبي شيبة (۲٦٦٠)، وابن المبارك في «الجهاد» (۲۱۱)، وعبد بن حميد (۱٤۲۸)، والبخاري في التاريخ (٦/ ١٥١٤)، وابن حبان (۲۸ / ۲۰۱)، وأبنو نعيم في الحلية (۹/ ٥٠)، والبيهقي في السنن (۹/ ۲۲۰)، وفي الشعب (۱۰۸۳۱) والحديث صحيح، صححه الألباني رحمه الله في «السلسلة الصحيحة» (٥٦٠).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۵۷۸).

الجموح» رواه البخاري. (١) ، فما يكون الكرم إلا ممن تذكر يوم الحساب، وخاف فيه وعيد الله، أما مَنْ لم يتذكر حتى نسيه فلا يكون إلا بخيلاً. بحق الله في ماله، فهو بضدّ مَنْ يتكرم بماله في الله.

روي أنّه صلى الله عليه وسلم قال لمن يوصيه بالكرم: « لا توعي فيوع الله عليك « ( ).

وروي عن أبي هريرة قال: / قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ها مِنْ (١/١٠) يوم إلا وملكان ينزلان فيقول أحدهما: اللهم أعط مُنفقاً خلفاً، ويقول الآخر: اللهم أعط مُنفقاً خلفاً، ويقول الآخر: اللهم أعط محسكاً تلفاً ""، فمن أعطى الحق الذي وجب عليه في ماله لمستحقيه عقوبة فما يسمى بخيلاً ، وإن تكرم منه بنافلة سمي كرياً، فيكون له به صيت على قَدْر البخل كرمه به لله، فمن تكرم به امتثالاً لقوله تعالى: ﴿إِن يَسْئَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمُ كَرَمه بِهُ لَله أَضْغَانَكُمُ وَهَا وَيُحْرِجُ أَضْغَانَكُمْ الله المناه الله أَضْعَانَ قلبه مِنْ حسد وحقد وغش وتكبّر على فقراء الله، ومَنْ لا يفعل إلا البخل في ماله تراكم على قلبه ضغائن البخل، وخسر به خير الله.

قَاللَهُ اللهِ عَن نَّفْسِمِ وَاللَّهُ النَّهُ وَأَنتُمُ وَأَنتُمُ وَأَنتُمُ عَن نَّفْسِمِ وَاللَّهُ النَّهُ وَأَنتُمُ وَالله كان ضرَّ بخله وَي ماله كان ضرَّ بخله وي ماله كان ضرَّ الله بامتثال أمره في ماله كان ضرَّ الله كان في أمره في ماله كان في ماله كان في كان في أمره في ماله كان في كان في كان في كان في كان في ماله كان في كان

<sup>(</sup>۱) البخاري في «الأدب المفرد» (۲۹٦)، وهنّاد في «الزهد» (۲۱۶)، وابن سعد في «الطبقات» (۳/ ۷۰۰)، وعسبد السرزاق في مسصفه (۲۰۷۰)، والطبرانسي في الكسبير (۲۲۱، ۱۲۱۱) (۱۲۱۹/۸/ ۱۸/۸ (۲۱۲۱)) وغيب الحلية (۳۱۷)، وفي الأوسط (۳۱۷)، وفي الحلية (۳۱۷)، وفي المحلية (۳۱۷)، وأبو نعيم في الحلية (۷/۳۱)، وأبو الشيخ في «الأمثال» (۹۸-۹۳)، وابن عدي في الكامل (۳/۳)، والبيهقي في الشعب (۱۰۸۰۷، ۱۰۸۵۷)، والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٤٣٤)، ومسلم (١٠٢٩).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٤٤٢)، ومسلم (١٠١٠).

راجعاً على نفسه، ومُساقاً بـه إلى نارِ الله، فأحسنُ تكرّم بمال الإنفاق في شهر رمضان، في واجب ونافلة يقصدُ بها وجه الله.

> ازدراء النعمة والاستخفاف بحرمات

روى عن علي أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذ استهل رمضان دعى الله مستقبل القبلة، وإذا فرغ أقبل على الناس وقال: يا أيها الناس ، إذا استهل رمضان فتّحت أبواب الجنة وأغلقت أبواب النار وسُلسِلتِ الشياطين، وكان لله عند كل فطر عتقاً مِنَ النار، وينادي منادٍ : اللهمَّ أعطل كلَّ ممسك تلفاً، وكلُّ منفق خلفاً»(١) فَما أحد يوقن قلبه بدعاء ما أخبر به نبيه المذكور إلا أكتسب مالاً حلالاً وأنفقه على مستحقيه ليكون باراً به عند الله، أما مَنْ لا يوقن به كان اكتسابه خبيثاً وينفقه في خبيث، فيكون فاجراً به عند الله، فيطغى به حتى يود أنْ تكون الدنيا كُلُّها له، فيلحق بمن قال الله فيهم: ﴿فَقَالُواْ رَبُّنَا بَلِعِدٌ بَيْنَ أُسَّفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقَنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقِ ﴾ [سبأ: ١٩] فعلى قدر طغيانه بما جمع مِنَ الدنيا وظلم به نفسه وأهل زمانه، يكون تمزّقه بضراء البلاء فيكون أحاديث، عبرة وموعظة لمن يُذكّر بأيام الله، أما مَنْ لم يذكرها فلا يعتبر بما (١٠٨/ب) مزّق به أهل الطغيان ولا يتعظ بهم في الله، قال تعالى في وصفهم/: ﴿وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ

<sup>(</sup>١) ركب الشارح هذا الحديث من عدة أحاديث منها:

حـديث: «إذا كـان أول لـيلة مـن شـهر رمضان صفدت الشياطين ومردة الجن وغلقت أبواب النار.. وفـتحت أبـواب الجـنة.. ويـنادي مـناد يـا باغي الخير أقبل ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار وذلك كل ليلة» الحديث في السنن وهو حديث صحيح.

<sup>•</sup> وحديث: «أيها الناس قد أظلكم شهر رمضان..» وهو حديث ضعيف.

<sup>•</sup> وحـديث: «مـا مـن يــوم يــصبح العـباد فيه إلا ملكان ينزلان فيقول أحدهما: اللهمّ أعط منفقاً خلفاً ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكاً تلفاً» متفق عليه.

بِأَنْعُم اللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلَّخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴿ [النحل: ١١٢] فمن كان كنحوهم في كفران نعمة الله بجحبود أو إصرار على المعاصي أذاقه الله لباس الجوع والخوف على قدر صنعه الفساد والعلو به في أرض الله، قـال بعـضهم: مـن ازدرى نعمة الله أي أحتقرها، وأستخف بحرمات الله، أي أنتهكها فقد أهلك نفسه وخسر دينه، فالازدراء لا يكون إلا ممن احتقر النعمة لصنعه بها معاصى الله، أما المعظم للنعمة فلا يكون منه إلا التشمير بها في المسابقة إلى مغفرة الله، فلا يكون ما ذكر إلا ممن صحح عقائده على الكتاب والسُنّة، حتى لم يكن سبّاباً لأصحاب رسول الله فإنّ سبابَهم عليه لعنة الله فيقول في دعائه: ﴿رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينِ صَبَقُونَا بِٱلَّإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاًّ لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ﴾ [الحـشر: ١٠] وهـم القائمـون بالقـسط شـهداء لله، فواجب عليه حُبَهم سبقوا أو الحقوا، ويواليهم وينصرهم على مَنْ قاومهم بجبروته، وهـواه المخالف لمـا جاء به نبي الله، لا سيما موالاة من شُهرَ في الناس الصالحين بـولاية مـستوفية شـروط شـرع الله، وهـي في قوله تعالى: ﴿ أَلاَّ إِنَّ أُوْلِيكَآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾ [يـونس: ٦٢-٦٣] فمـا يجعل الولاية في أحدٍ بغير شرط ما ذكر إلا الفاسقون أعداء الله.

بغض الصالحين

روى البخاري ومسلم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ عادى لي ولياً فقد بارزني بالحاربة» (١) فما يحارب الله إلا مَنْ عادى ولياً قائماً بالقسط، داعياً به إلى الله، فإنْ تمكنت فيه العداوة عليه حسده على فضل ما آتاه ، فيصير بذلك من أشر الخلق في الدنيا والآخرة، مأواه نار الله قال تعالى: ﴿أَمْرَيَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١٧٣).

روي (۱) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» (۲) ، فلا يتأتى الحب المذكور في أحد إلا بمجاهدة النفس بالأمور الأربعة حتى يخرج من قلبه الحسد بتفويض الأمر إلى الله، فإنّ مَنْ لا يفوض أمر الخلق إلى الله في القسمة والتدبير حَسَدَهم على ما أعطاهم الله فيذهب حسده حسناته كُلّها حتى يدعه فقيراً فيها يوم يلقى الله.

روي (٢) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والحسد فإنه يأكل حسنات كما تأكل النار الحطب أو قال العشب» رواه أبو داود (١)، فمتى استولى الحسد على أحد أخذه سوء الظن بالمسلمين على غير روية رجماً بالغيب، أو شهادة زور افتراء على الله ولا يتذكر قوله تعالى: ﴿آجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ الله على غير بينة مِنْ شرع الله.

(١) في الأصل بياض قدرته بــ (روي).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٣)، ومسلم (٤٥).

<sup>(</sup>٣) في الأصل بياض قدرته بــ (روي)..

<sup>(</sup>٤) أبـو داود (٤٩٠٣)، وعـبد بـن حمـيد في مسنده (١٤٣٠)، والبخاري في التاريخ الكبير (١/ ٢٧٢)، والــدقاق في «مجلس في رؤية الله» (٧١٣ ، ٨٦٨ ، ٩٥٩)، والبيهقي في الشعب (٦٦٠٨)، وابن عبد البر في «التمهيد» (٦/ ١٢٤)، والحديث ضعيف، وانظر «السلسلة الضعيفة» (١٩٠٢).

الحديث» رواه مسلم (٢)، فأهل الشرّ لا يظنون بالأخيار إلا ظنّ السوء وهم الظن بالمسلمين ينصحونهم في الله فلا يُرونَ إلا ساعينَ بالكذب، ويظلم بعضهم بعضاً ، ويفترون في أحكامهم الكذب على الله، قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ٱفْتَرَعَكُ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُ ۚ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلَّكَ فِرِينَ ﴿ ما جاء في [العنكبوت:٦٨] أي مِنَ الأخيار الـذين كانوا ينكروا عليهم كذبهم، هؤلاء الذي على الله أو على كذبوا على ربهم ألا لعنة الله على الظالمين، فعلى قدر ظلمهم وكذبهم فيه يكون رسوله اسوداد وجههم به، سواء كانوا كفار جحود أو كفار نعماء الله، فإنّ الإصرار على الكذب يسود الوجه قال تعالى: ﴿تَـرَى ٱلَّذِينِ كَذَبُواْ عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسْوَدَّةً ۚ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثَّوَى لِّلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [الزمر:٦٠] فلا خلاص لأحد مـنه إلا بالتوبة النصوح على الأمور الأربعة حتى يدرك التقوى المنجية له مِنَ نار

روي (١) أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والظن فإن الظن أكذب

ويـشتّد العـذاب علـى الـذين افـتروا الكـذب علـى رسـول الله، فـيرون الأحاديث الموضوعة وهم يعلمون بها ليقضوا بها وطراً مِنْ خلق الله.

الله كما قال تعالى: ﴿ وَيُنْجِّي آللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَشُّهُمُ ٱلسُّوَّءُ وَلَا

هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [الزمر: ٦١] وما سواهم فهم في النار مكردسون جثياً على

وجوههم وركبهم يعذبون / فيها على قدر ما أصروا على الكذب الذي هو (١٠٩٠)ب

(١) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

خلق الفُّجار والكفَّار بالله.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۵۲۳).

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّ كذباً عليّ ليسَ ككذب على أحدٍ، مَنْ كذبَ عليّ متعمداً فليتبوأ مقعدهُ مِنَ النار»(١)

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "مَنْ حدّث عني بحديث يرى أنّه كذب فهو أحد الكذابين، رواه مسلم (١) ، فمتى تخلق بالافتراء على الله وعلى رسوله فلا يُبالي بارتكاب الفواحش ما ظهر منها وما بطن وما همه بها إلا شهوات المظاهر بها في خَلق الله، ثم أنه يقرر ويكرر قوله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى المظاهر بها في خَلق الله، ثم أنه يقرر ويكرر قوله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيّى المظاهر بها في خلق الله، ثم أنه يقرر ويكرر قوله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ وَالْبِغْمَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾ [الأعراف:٣٣] وهو يسصنعها ولا يبالي فيها بوعيد الله ويزداد تقريره وتكريره في قوله تعالى: ﴿وَأَن تُشْرِكُواْ بِالله مَا لَمْ يُنَزِّلٌ بِهِ مُلْطَلْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى الله مَا لا تعلمون ﴿ وَأَن تُشْرِكُواْ بِالله مَا لَمْ يَنزِلٌ بِهِ مُلْطَلْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى الله مَا لا تعلماء المجتهدين بأنهم الأه، عما يريد به علواً في أرض الله، فرما يفتري على العلماء المجتهدين بأنهم أرض الله، فما هنو إلا مقلّد هواه في رأيه الفاسد، الذي ضلّ وأضل ناساً قد جهلوا عِلَمَ الله، فما هنو إلا مقلّد هواه في رأيه الفاسد، الذي ضلّ وأضل ناساً قد جهلوا عِلَمَ الله، فالواجب على كُلٌ عالم أن لا يقرر الناس إلا ما هو واضح جهلوا عِلَمَ الله، فالواجب على كُلٌ عالم أن لا يقرر الناس إلا ما هو واضح والمنص في القرآن ، وفي سُنة رسول الله وما هو مستخرج منهما فهو الحق والمواب، ولا يكون في غيرهما إلا الضلال والإضلال كما قال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ ابتغي الهدى مِن غيرو فقد ضلّ»(٣).

ما جاء في القول على الله بلا عل

<sup>(</sup>١) البخاري (١٢٩١)، ومسلم (٤).

<sup>(</sup>٢) مسلم في «المقدمة» بدون سند، وهذا الحديث متواتر معروف.

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه المرفوع الذي رواه الترمذي (٢٩٠٦)، والدارمي (٣٣٦)، والبيهقي في الشعب (١٩٣٥)، والبيهقي في الشعب (١٩٣٥)، ولا يصح مرفوعاً فهو من رواية الحارث الأعور عن على، والحارث ضعيف جداً.

روى أن أبا موسى قال: (مَنْ علَّمه الله عِلَماً فليعلمه الناس، وإياه أن يقول ما لا علم له به فيصير من المتكبرين ويمرق من الدين)(١). فمن لا يجاهد نفسه بالأصور الأربعة على ما حذّر أبو موسى فيه، فهو متكّبر على حكم ربه ومارق مِنْ دين الله، فقد مرق من الدين علماء اللسان كثير، بجهل قلوبهم بالعقائد الـصحيحة في الله فقـرروا بمـا لا يعلمـوه مـن الكـتاب والسُنّة بأنَ زيداً أو عمراً اعطى التصرف مِنَ الله، وإنَّه يتصرف في قضاء حوائج الناس حياةً وموتاً، / (١/١١٠) حتى أغروا العوام على دعائهم برأ وبحرأ باستغاثة وتضرع ونذراً ، أقوى من تضرعهم إلى الله، فكم قالوا وقالوا بعقائد فاسدة فيهم توهمُ السوية! حتى عَدَلوا بهــم ربهـم وغلوٍّا في دين الله، فقد خالفوا بذلك صريح قول تعالى: ﴿ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلَّكُ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ ٱلْقِيلَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣] ، فمن نبأهم نبأ ما ذكر وأشباهه جهّلوه وأغروا عليه العوام بالبغضاء والعداوة، وقالوا فيه: أنّه يبغض أولياء الله، فمن أعظم منهم جهلاً وافتراء على الله، ونحوهم الذين اتخذوا رؤساء جهالاً لمناصبهم ، وحكموا عليهم بغير ما أنزل الله.

روي (٢) أنّـه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّ الله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه مِنَ الناس ولكن يقبضه بموت العلماء حتى إذا لم يبق عالم أتخذ الناس

<sup>=</sup> ورجّح ابن كثير في «فضائل القرآن» (١٥) أن الحديث ثابت من قول علي رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١) ابن سعد في «الطبقات» (٤/ ١٠٩ - ١١٠) وفيه: (...ومن المتكلفين..) ونقله ابن القيم في «إعلام الموقعين» من طريق البغوي.

<sup>(</sup>٢) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

رؤساء جهالاً، فسئلوا فأفتوهم بغير علم فضلوا وأضلوا (()). فقد تغلّب ما ذكر في المدن والبوادي حكم أمرائهم بالجَور على رعائهم بغير علم الله، وما اجتنبوا قول الزور فيه بأنهم حكموا لا بحكم الله، والحال أنّه من قوانين الجبابرة؛ الذين اعتقدوا أنّه لا يستقيم لهم الملك إلا بالقتل والتجبّر، ولا الغنى إلا بالبخل والتفاخر، فمنعوا مِنَ المال حقّ الله، فكم يشهدون بالزور على أخذ أموال رعاياهم بالباطل، ولم يبالوا في ذلك بوعيد الله.

روي(۱) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إن الطير لتخفق بأجنحتها وترمي ما في حواصلها مِنْ هول يوم القيامة، وإنّ شاهد الزور لا تزول قدماه حتى يتبوء مقعده من النار» رواه البخاري ومسلم (۱)، فمن شدة الوعيد فيه حذر منه صلى الله عليه وسلم بقوله: «ألا وقول الزور إلا وشهادة الزور، فما زال يكررها حتى قال أصحابه: ليته سكت»(۱)، خشية أنْ ينزل فيه حكم يوجب الكفر بالله فمن لا يحذر مِنْ شهادة الزور أشد / الحذر وقع في الأيمان الكاذبة والافتراء بها على الله، فيحلف على مال زيد أو عمرو أنه حقه وهو ما يملكه إلا بالباطل يتجاهل

ما جاء في شهادة الزور

(۱۱۰/ب)

<sup>(</sup>١) البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣).

<sup>(</sup>٢) في الأصل بياض قدرته بـ (روى).

<sup>(</sup>٣) البخاري في التاريخ الكبير (١/ ٢٠٨)، وأبو يعلى (٢٠٢٥)، والحارث بن أبي أسامة (٢٥٥ – النواتد)، ابن عدي في الكامل (٦/ ١٣٨)، وابن حبان في «المجروحين» (٢/ ٢٨١)، والعقيلي في الضعفاء (٤/ ٢٨١)، وأبو نعيم في الحلية (٧/ ٢٦٤)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (٣/ ٢٠٤) (١٢٣ )، والبيهقي في السنن (١/ ٣٣١)، وابن عبد البر في «التمهيد» (٥/ ٣٧)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (١٢٦٩) والحديث ضعيف، كما في «السلسلة الضعيفة» (٢٥١٠) وغيرها. وقوله البخاري ومسلم يقصد الحديث الذي بعده.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٦٥٤)، ومسلم (٨٧).

فيه حكم الله، فكثير من دعاوى الناس اليوم باطلة، يحلفون عليها أنها حقيقة، وهي مخالفة لشرع الله.

ما جاء في اليمين الغموس روى البخاري ومسلم أنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ حلف على مال الله عليه وسلم قال: «مَنْ حلف على مال المرؤ مُسلم بغير حق، لقي الله وهو عليه غضبان» ثم قرأ صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنَا قَلِيلًا أُوْلَئِيكَ لا خَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ وَلا يُحَلِّمُهُمُ ٱللهُ وَلا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَلا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ وَلا يُحَلِّمُهُمُ ٱللهُ وَلا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَلا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ اللهُ عمران: ٧٧]

روي (٢) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ اقتطع حق امرؤ مسلم بيمينه فقد أوجب الله له النار وحرم عليه الجنة» رواه مسلم (٣)، فقد تغلّب على أهلِ هذا الزمان الأيمان باقتطاع بعضهم أموال بعض بباطل الأحكام المعادية، وهم يحسبون أنهم على هداية الله، قال تعالى: ﴿يَا أَيُهُما ٱلَّذِيرِ وَامَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ يَحسبون أنهم على هداية الله، قال تعالى: ﴿يَا أَيُهُما ٱلَّذِيرِ وَامَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ يَحسبون أنهم على هداية الله قال تعالى: ﴿يَا أَيُهُما ٱلَّذِيرِ وَاصْ مِنكُم وَلا تَقْت تُلُواْ أَمُوا لكُم بَيْنَكُم بِيَالبُّ لطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَرَة عَن تَرَاضٍ مِنكُم وَلا تَقْت تُلُواْ أَنْ لَكُم بَيْنَكُم بِيَالبُّ للله كَانَ بِكُم رَحِيمًا ﴿ النساء: ٢٩] أي ببيان الحكم فيهما فقد قرنهما ليعلم الوعيد فيهما بقوله: ﴿وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ عُدُواناً وَظُلْماً فَسَوْفَ نُصُلِيهِ فَازَا وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱلله يَسِيرًا ﴿ النساء: ٣٠] أي هيناً، أي العقاب نعهما وشديداً على مرتكبهما، الذي لم يبالي فيهما بوعيد الله، فقد جرت عادة الله أنَّ مَنْ لم يبالي بأكلِ مال المسلم بالباطل فلا يبالي بقتله بغير أمر الله، فهو يتعلل على قتله بقانونه كما تعلّل على أخذ ماله بقانونه، كمقاتلة الملوك اليوم يتعلل على قتله بقانونه كما تعلّل على أخذ ماله بقانونه، كمقاتلة الملوك اليوم

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۳۲٥)، ومسلم (۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٣٧).

على الدنيا، التي أفسدت عليهم دين الله فإنّ أخذ مال المسلم بغير حق كسفك دمه، وقد قرَنَ الله ذنبهما في الآية الموضح بيانها مِنَ الله، وقد عَدَّ صلى الله عليه وسلم قتلَ المسلم بغير حق من الكبائر التي تماثل ذنب الشرك بالله.

روي (١) أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: وما هُنَّ يا رسول الله؟ قال: الشرك بالله، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكـل مـال اليتـيم، والتولـي يوم الزحف، وقذف الحصنات / الغافلات المؤمنات» رواه البخاري ومسلم (٢)، فمن أشد فضيحة وعقاب يجده الصانع له رمي المحصنات بالزنس أو مُقدِماته وهو في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلّْغَلْفِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي ٱللُّانْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ [النور: ٢٣] فمن لا يجاهد نفسه في التورّع عن ارتكاب ما ذُكر بالأمور الأربعة وقع بها وأوبه في نار الله، والإصرار على بعضها يورث الاستهزاء بأحكام الحق، الـتي لا تهـواها الأنفس الأمارة المعاندة لمرّ الحق في الله فيكون صاحبها بمنزلة مَنْ قسال الله في وصفهم: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴿ البِقِرةِ: ١٤] فهـذا دأب الذين نافقوا يظهرون الصلاح لمن قاموا عليهم بالسيف لنصرة دين الله، فإذا خلا بعضهم إلى بعض مَنْ يقاوم أهل الحق قالوا: إنا معكم إنما نحن مستهزئون؛ يعنون أنَّهــم ما قبلوا الحق إلا خوفاً من السيف والضرورة والحاجة، لا لأجل دين الله، ذكر البيضاوي في تفسيره أنّ سبب نزول الآية ما روى أن ابن أبي وأصحابه استقبلهم نفر من الصحابة فقال لقومه: انظروا كيف أرد هؤلاء السفهاء عنكم،

(1/11)

ما جاء في قذف المحصنات

ما جاء في ذي الوجهين

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بـ (روي)

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٧٦٦)، ومسلم (٨٩).

فأخذ بيد أبي بكر وقال: مرحباً بالصديق سيّد بني تميم وشيخ الإسلام، وثاني رسول الله في الغار، الباذل نفسه وماله لرسول الله، ثم أخذ بيد عمر فقال: مرحباً بسيد بني الفاروق القوي في دينه الباذل نفسه وماله لرسول الله، ثم أخذ بيد على فقال مرحباً بابن عم رسول الله وجده، سيّد بني هاشم، ما خلا رسول الله فنزلت الآية (۱)، فمن تخلّق بخلق هؤلاء الأشرار بين أهل الحق وأهل الباطل كمان أشر مِن أهل الباطل وأضل سبيلاً منهم، وعتوا عما نهى الله فيكون مذبذبين بين أهل الحق وأهل الباطل مذبذبين بين أهل الحق وأهل الباطل مذبذبين بين أهل الحق وأهل الباطل كما قال تعالى: مذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء [النساء: ١٤] فلا يصدقه فريق الحق ولا يصدقه فريق الباطل مبغوضاً لديهما ولدى الله.

روى (٢<sup>)</sup> أنَّه صلى الله عليه وسلم / قال: «تجدون أشر الناسِ ذا الوجهين؛ (١١١/ب) الذي يأتى هؤلاء بوجه هؤلاء بوجه» (٣).

وروي أنَّ صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ كان ذا لسانين جعل الله له يوم القيامة لسانين ومن السار»(١) فمن لا يجاهد هذا الخُلق الذميم بالأمور الأربعة

<sup>(</sup>۱) أسباب النزول ذكرها الواحدي في أسباب النزول (۱۳ ، ۱۶)، والثعلبي في تفسيره كما في «الدر المناور» للسيوطي (۱/ ١٦٤، ١٦٥)، من طريق السدي الصغير عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس، وهذا سند تالف معروف، حتى قال ابن حجر في «العجاب» (۱/ ۲۳۷)، (آثار الوضع لائحة على هذا الكلام، وسورة البقرة نزلت في أوائل ما قدم رسول الله المدينة كما ذكره ابن إسحاق وغيره، وعلي إنما تزوّج فاطمة رضي الله عنها في السنة الثانية من الهجرة) وانظر تفسير البيضاوي (۱۷۵).

<sup>(</sup>٢) في الأصل بياض قدرته بــ (روي).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣٤٩٤)، ومسلم (٢٥٢٦).

<sup>(</sup>٤) هـذا الحـديث مـروي عـن عـدّة مـن الـصحابة وأشهرهم أنس فقد رواه عنه الطبراني في الأوسط (٨٨٨٥)، والبـزار (٢٠٢٥ – كـشف)، وأبو يعلى (٢٧٧١)، وابن أبي عاصم في «الزهد» (٢١٦،

اكتسب به الكبائر كلّها حتى يكفر قلبه بالله، فلا يمشي بين الناس إلا بالغيبة والنميمة موصوفاً بقوله تعالى فيمن كان على نحوه: ﴿هَـَّازٍ مَّشَّآءٍ بِنَمِيمِ فَمَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُغْتَدِ أَثِيمٍ عُتُلٌ بَعْدَ ذَالِكَ زَنِيمٍ ﴿ القلم: ١١-١٣] أي كثير الشرّ، روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يدخل الجنة نمام»(١).

ما جاء في النميمة

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال في حديث القبرين: «إنهما ليعدّبان وما يعذبان في كبير بلى أنّه كبير». الروايتان للبخاري ومسلم (٢).

روي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «ألا هل أنبئكم ما العضة هي النميمة القالة بين الناس» رواه مسلم (٣). فما أحد تخلّق بالنميمة إلا كان مؤذياً للمؤمنين بالله قال تعالى: ﴿وَاللَّهِ مِن يُؤْذُونَ اللَّمُ وَمِنِين وَاللَّمُ وَمِنكَت بِغَيْرِ مَا اَحْتَسَبُواْ فَقَدِ اَحْتَمَلُواْ بُهُ تَكُنّا وَإِثْمًا مُبِينًا ﴿ وَاللَّمُ الله عليه وسلم في أذية مؤمن واحد وعيداً شديداً بقوله: «مَنْ قال في مؤمن ما ليس فيه

ما جاء في البهتان

<sup>=</sup> ٢١٧)، وابن حبان في «المجروحين» (١/٦٦١)، وأبو نعيم في الحلية (٢/ ١٦٠)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (١٦٠/١٢)، وابن عبد البر في «التمهيد» (١٨/ ٢٦٢)، بأكثر من إسناد كلها ضعيف لا يصح.

وهـو مـروي عن أبي هريرة عند هناد في «الزهد» (١١٣٧) وتمام في فوائده (١١٢٩)، وابن عساكر في «تاريخ دمشت» (٤٥/٥٤).

وكـذلك مـروي عن جندب بن عبد الله عند الطبراني في الكبير (١٦٩٧) وكذلك مروي عن عمار كما عند ابن أبي عاصم في «الزهد» (٢١٤).

وكل هذه الأسانيد ضعيقة، وله طرق موقوفاً على الصحابة كابن مسعود وغيره.

ومن صححه فإنما يصححه لطرقه وشواهده.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۵۲)، ومسلم (۱۰۵).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۱٦)، ومسلم (۲۹۲).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۲۰۲۲).

أسكنه الله رَدْغَة الخَبال حتى يخرج مما قال» رواه أبو داود (۱) فكيف بأذية لعدد (۲) مِنَ المؤمنين والمؤمنات وهم يدعون عليه، وقد أجاب دعائهم الله؛ لأنّ دعوة المظلوم مستجابة ولو مِنْ فاجر، فكيف مِنَ الطائعين لله فلا بّد ما يؤخذ كل مَنْ آذاه حقه منه حتى مَنْ اغتابه، فلأبدّ من القصاص يوم الله، فقد تهاون الناس اليوم بالغيبة وهي أشد من الزنا عند الله (۳).

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «أتدرون ما الغيبة؟»، قالوا الله ورسوله أعلم قال: «ذكرك أخاك بما يكره»، قالوا: أفرأيت إنْ كانَ في أخي ما أقول؟ قال: / «إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته وإن لم يكن فيه فقد بهته» رواه (١/١١٢) مسلم (١) فمن كان غاماً غيّاباً كان كذاباً قد استحق أن يكون ملعون لعاناً تتنزل عليه لعنات الله.

روى (٥) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّ العبدَ إذا لعنَ شيئاً صعدَتُ الله عنه إلى الله عليه وسلم الله عنه إلى الأرض فتأخذ يميناً وشمالاً حتى إذا لم تجد مساغاً رجعت إلى الذي لعن» رواه أبو داود (١٦).

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۳۰۹۷)، وأحمد (۲/ ۷۰،۸۲)، والطبراني في الكبير (۱۳٤۳۵)، وفي الأوسط (۲٤۹۱)، وفي الأوسط (۲٤۹۱)، وفي «مسند الشاميين» (۲٤٦٠)، وعبد الرزاق (۲۰۹۰)، وأبو نعيم في «الحلية» (۲۱۹/۱۰)، وابن عـدي في الكامل (۲/ ۸۸۸)، والبيهقي في السنن (۲/ ۸۲)، وفي الشعب (۲۷۳۵، ۲۷۳۵)، والحديث صحيح وانظر السلسلة الصحيحة (۲۳۸).

<sup>(</sup>٢) في المخطوط (تعدد).

<sup>(</sup>٣) هذا فيه مبالغة غير شرعية فالزنى أكبر من الغيبة قطعاً

<sup>(</sup>٤) مسلم (٢٥٨٩).

<sup>(</sup>٥)في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٦) أبو داود (٤٩٠٥)، والبيهقي في الشعب (٥١٦٢)، والحديث حسن قبال ابن حجر في الفتح (١٠/ ٤٦٧): سنده جيّد. وحسّنه لغيره الشيخ الألباني رحمه الله في «صحيح الترغيب».

وروي عن بريدة أن امرأة لعنت ناقتها فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تصاحبنا ناقة عليها لعنة» رواه مسلم (١)، فمن لا يجاهد نفسه بالأمور الأربعة في الامتناع عن اللعن كان مبعد به مِنَ الله، فلا يبالي بكشف سريرة أمر يكتمها، حتى ما يكون بينه وبين امرأته مِنْ كيفية جماعها – بكسر الجيم –(١) فيقول: ليضحك به الغافل عن ذكر الله.

ما جاء في إفشاء السر

روي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّ مِنْ أشر الناس منزلة عند الله الرجل يفضي إلى امرأته وتفضي له ثم ينشر أحدهما سرّ صاحبه (٢) وفي رواية: «أنّه مِنْ أعظم الأمانة» رواه مسلم (٤).

وروي أنَّـه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا (٥) حدّث الرجل بالحديث فهو أمانة» رواه الترمذي(٦).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَن سمع مِنْ رجل كره أن يذكر عنه فهو أمانة، وإن لم يستكتموه» رواه أحمد (٧٠).

<sup>=</sup> وللحديث شاهد عند الإمام أحمد (١/ ٨٠٨) بسند فيه مجهول.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۰۹۲).

<sup>(</sup>٢) هكذا قراءتها.

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٤٣٧).

<sup>(</sup>٤) هي أحد روايات مسلم السابقة.

<sup>(</sup>٥) (إذا) منّا وفي الأصل (أحدث).

<sup>(</sup>٦) الترملذي (١٩٥٩)، أبو داود (٤٨٦٨)، وأحمد (٣/ ٣٥٢، ٣٨٠)، وابس أبيي شيبة (٢٥٥٩٨)، والطبراني في الخلية (٣/ ٢٥٥)، وأبو يعلى (٢٢١٢، ١٥٥٨)، وأبو نعيم في الحلية (٣/ ٣٥٩)، والحديث حسن بإذن الله (، وانظر السلسلة الصحيحة (١٠٩٠).

<sup>(</sup>٧) أحمد (٦/ ٤٤٥)، والطبراني في الأوسط (٨٣٤٣)، وأبو نعيم في الحلية (٣/ ٣٥٩)، والحديث ضعيف ولفظ الحديث: «من حدثه أخوه بحديث فهو عنده أمانة وإن لم يستكتمه».

ما جاء في لعن المسلم وتأكده فأهـل التـضاحك والغفلـة عن ذكر الله هذا حالهم في كشف الأسرار، التي أمروا بكتمها ولا يبالون بلعنة الله.

روي أنّـه صلى الله عليه وسلم قال: «لعن المسلم كقتله» رواه البخاري في الميت ومسلم (۱). وروي عن أبي هريرة: أنهم ضربوا رجلاً شرب الخمر فلما انصرف قال بعض القوم: أخزاك الله / قال: «لا تقولوا هذا تعينون عليه الشيطان». رواه (١١٢/ب) البخارى (٢).

فما ذكرت من الأخلاق الذميمة قد تخلّق بها أهل هذا الزمان كلّها، وقد نسوا فيها وعيد الله فلا يبالون بسبّ الأحياء والأموات سواء كانوا صالحين أو سيئين، ولا يذكرون فيه نهي رسول الله فإنّه قال: «لا تسبّوا الأموات فإنهم قد افضوا إلى ما قدموا» رواه البخاري<sup>(۱)</sup>، فإنّ السبّ في الميت يؤدي إلى القول بتكفيره<sup>(۱)</sup> أو تكفير مَنْ اتبعه، ومَنْ يكون بريئاً مما رُمي به فترجع إلى الرامي فيبوء بغضب الله.

قول يا عدو الله وتحوه روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يرمي رجل رجل بالكفر إلا ارتدت عليه، إنْ لم يكن صاحبه كذلك» رواه البخاري (٥٠).

روى (٢) آنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا تلاعنوا بلعنة الله ولا بغضبه ولا بالنار» رواه الترمذي (٧).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰٤۷)، ومسلم (۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٧٧٧).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦٥١٦).

<sup>(</sup>٤) هذا اللازم والمقتضى غير دقيق، فليس كل مَنْ سُبُّ أدى به السب إلى التكفير.

<sup>(</sup>٥)البخاري (٦٠٤٥).

<sup>(</sup>٦)في الأصل بياض قدرته بـ (روى).

<sup>(</sup>٧)الترمـذي (١٩٧٦)، وأبـو داود (٤٩٠٦)، وأحمـد (٥/ ١٥)، والـبخاري في «الأدب المفرد» (٣٢٠)، وعبد الرزاق في مصنفه (١٩٥٣١)، والروياني في مسنده (٨١١)، والطبراني في الكبير(٦٨٥٨ ، ٩٨٥٩)

روى (۱) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ دَعى رجلاً بالكفر أو الفسق أو قال على الله إلا صار عليه» رواه البخاري ومسلم (۱) فمن لا يتحاشى عما دُكِر أدّاه إلى سبّ الوالدين بسب والدي من خاصمه بحق أو بغير حق في الله، روي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مِنْ أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه، قيل: كيف يلعن الرجل والديه؟ قال: يسب أبا الرجل فيسب أباه، ويسبّ أمه فيسب أمه» رواه البخاري ومسلم (۱). فمن لا يجاهد ما ذكر كله بالأمور الأربعة عُدَّ مِنْ الملعونين المبعدين مِنَ الله فيتخلق بأخلاق الجاهلية، ويتعصّب بالبدع والمقالات المخالفة شرع الله.

لعن الرجل والديه

روي أنّ أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حصل بينهم خصام فقال المهاجري: يا للمهاجرين، وقال الأنصاري: يا للأنصار، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم» وغضب لذلك غضبا شديداً. فما غضب النبي صلى الله عليه وسلم لذلك إلا شفقة على أمته أن يتعصبوا على دعوى الجاهلية فيضلوا بذلك عن قواعد شرع الله، فقد ضلّ أكثر الناس بالقواعد القانونية ورمى بعضهم بعضاً بسببها بالفواحش، ولم يقيموا عليها حدود الله، فإنّ حدود الله إذا تعطلت في قوم بعدت عنهم رأفة الله؛ فإنّ رأفة الله لا تكون قريبة إلا في قوم يقيمون حدود الله على الشريف والوضيع،

النهي عن دعوى الجاهلية

<sup>=</sup> والمضبي في «الدعاء» (٢٠٧٥)، وابن طهمان في مشيخته (٥٢)، والحاكم(١٥٠)، والبيهقي في الشعب (١١٨)، والحديث حسن.

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بـ (روى).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٠٤٥)، ومسلم (١١٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٩٧٣)، ومسلم (٩٠).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٤٩٠٥)، ومسلم (٢٥٥٤).

ولا تأخذهم رأفة بمن يقيمونها عليه في الله قال تعالى: ﴿ الزَّانِيةُ وَ الزَّانِي فَ اَجْلِدُواْ النهي كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِأْثَةَ جَلْدَةً وَلا تَأْخُدْ كُم بهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ الشّفاعة بِاللّهِ وَ النّهِ وَ النّهِ مَا مَأْثَةُ مَنَ اللّهِ وَ النّهِ وَ النّهِ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةً مِن اللهُ وَالسّور: ١٦ فصا المدود ضعف الإيمان في قوم إلا لتركهم إقامة حدود الله، فربما يفقد مَنْ قَدَرَ على إقامتها، ولم يقيمها؛ لأنه لو آمن بالله واليوم الآخر لكانت أكبر همه في غضبه لله، لكنه لا يغضب لا له تك تعظيم نفسه / ولا يغضب لهتك حرمات الله، فلو (١/١١٣) علم وجوب حدّ على صاحب له شفع له فيه ولم يبالي بما ورد فيه من لعنة الله.

روى (١) مالك أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا بلغت الحدود السلطان فلعن الله الشافع والمشفع» (٢).

روى (٣) أنّـه صلى الله عليه وسلم قال: «من حالت شفاعته دون حد من حدود، فقد ضادّ الله في أمره» رواه أبو داود (٤).

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

 <sup>(</sup>۲) مالك في الموطأ (١٥٢٥) بسند منقطع، ورواه الطبراني في الأوسط (٢٢٨٤)، وفي الصغير (١٥٨)،
 والدارقطني في السنن (٣/ ٢٠٥)، والحديث حسنه الحافظ في الفتح (١٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٤) أبو داود (٣٥٩٧)، وأحمد (٢/ ٧٠ ، ٨٢)، والبخاري في «التاريخ الكبير» (٦/ ٩٦)، والطبراني في الكبير (٣٥٩٧)، وفي الأوسط (٢٩٢١، ٢٤٩١)، وفي «مسند المشاميين» (٢٤١٨، ٢٤١٠)، وأبو نعميم في الحلمية (٢١٩/١)، والحماكم (٨١٥٧)، والبيهة في المسنن (٦/ ٨٨) (٣٢٢/٨)، وفي الشعب (٣٧٣، ٣٧٣٥)، عن ابن عمر بألفاظ مختلفة.

ورواه الطبراني في الأوسط (٨٥٥٢)، والبيهقي في الشعب (١١١٥٧) عن أبي هريرة وسنده ضعف.

من أعان على خصومة في الباطل

روى (١) البخاري ومسلم أنه صلى الله عليه وسلم زجر مَنْ تشفّع عنده في حدٍ ولم يعلم بحرمته فقال له: «أنشفع في حدٍ من حدود الله» (٢) فأهل هذا الزمان لا يشفعون إلا في تعطيل حدود الله وقد تعاونوا على الإثم والعدوان، وقلَّ مَنْ يتعاون منهم على البرِّ وتقوى الله قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوكِ لَا يَعَاوُنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوكِ لَا يَعَاوُنُواْ عَلَى ٱلْإِلْمِ وَٱلتَّقُوا الله قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوكِ لَا يَعَاوُنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُولُ الله وَلاَ تَعَاوُنُواْ عَلَى الإِثم والعدوان عُد مِنَ الأشرار، ومَن الته، ومَن اتقاه عُد من الأخيار على قدر معاونته على البرِّ وتقوى وأصابه عقاب الله، ومَن اتقاه عُد من الأخيار على قدر معاونته على البرِّ وتقوى الله، فعلامة الأخيار في ذلك السعي في الشفاعة الحسنة ابتغاء رضى خلق الله، قال تعالى: وعلامة الأسرار السعي في الشفاعة السيئة ابتغاء رضى خلق الله، قال تعالى: ﴿مَن يَشْفَعْ شَفَاعَةٌ حَسَنَةٌ يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَن يَشْفَعْ شَفَاعَةٌ سَيِّمَةً يَكُن لَهُ وَعَلَى الله عَلَى الله ع

روى (٢٠) آنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله في أمره، ومن خاصم في الباطل، وهو يعلم، لم يزل

<sup>=</sup> ورواه الحاكم عـن عـبد الله بن عمرو (٢٢٢٢) وأظنه خطأ فقد رواه من طريق يحيى بن راشد، ويحيى بن راشد رواه عند غيره عن ابن عمر.

وهو مروي موقوفاً على ابن عمر عند ابن أبي شيبة (٢٨٠٨٩) وعبد الرزاق (٢٠٩٠٥).

والحديث صحيح، انظر «السلسلة الصحيحة» (٤٣٨).

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٢٨٨)، ومسلم (١٦٨٨).

<sup>(</sup>٣) في الأصل بياض قدرته بـ (روي)

فلیتکلم بخیر

بسخط الله حتى ينزع، ومَنْ قال في مسلم ما ليس فيه حبس في ردغة الخبال حتى يخرج مما قال» قيل: يا رسول وما ردغة الخيال؟ قال: «عصارة أهل النار»، وفي روايـة: «ومن أعان على خصومة في باطل فقد باء بغضب من الله» رواه أبو داود(١١)، فما يسلم مِنْ شرّ ما ذكره كلُّه وعقابه إلا الذي جاهد نفسه بالأمور الأربعة حتى قدر على فطمها مِنْ شهوات الغي والبغي والعتو عما نهي الله، فمتى فطمت مِنْ ذلك قدر أنْ لا يتكلم إلا في خير، ويسكت عن الشرِّ خوفاً من مقام الله قال تعالى: ﴿ لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَّجْوَلِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ ٱلنَّاسَ ﴾ [النساء: ١١٤] روي (٢) أنَّه صَلى الله عليه وسلم قـال: «مَـنُ كـان يـؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليسكت» (٣) فهو الذي يباشر الإيمان قلبه ويحمد عاقبته لـتحققه بحقائق الإيمان التي تُحيه حياة طيبة، وتحـشره إلى جـنة الله، وأما مَنْ لم يتحقق بها فلا تحمد له / عاقبته ولا يحيى حياة (١١٣/ب) طيبة ويحشر إلى نــار الله، ففــى الدنيا يفتن بفتنة الذين ظلموا أنفسهم بالإصرار على معاصى الله، وفي الآخرة يحشر معهم إلى النار، ولو قتل في معركة الذين قاموا بلدين الله، فإنّ الإنسان يموت على نية خير أو شر، وما تغلّب منهما؛ فالحكم لـه عـند الله، فقـد حـصل في العـرب فتنة صيّرتهم حيارى في دين الله، فاقتـتلوا علـي ذلـك، وكلّ منهم يظن أنّه على الحق ومقاتله على الباطل محشوراً إلى نار الله، فما يكون على الحق إلا الذي قاتل لنصرة الحق البيّن من كتاب الله، ثـم أنّـه أخلـص لله فيه إلى أن قُتِلَ أو مات عليه، فهو الناجي مِنَ الفتنة التي تعم العرب كما أخبر بها رسول الله فإنه قال: «ستكون فتنة تستنظف العرب» أي

(۱) مرّ تخريجه.

<sup>(</sup>٢) في الأصل بياض قدرته بـ (روي)

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢١١١)، ومسلم (٤٧).

ما يحذر من الكلام في الفتن

تستأصل الكثير منهم «قتلاها في النار، وقع اللسان فيها أشد من وقع السيف» رواه أبو داود (۱). فكان حكم الكثير في قتلاها أنهم إلى النار لكونهم معلولين بحب العلو في أرض الله؛ فمنهم مَنْ قاتل لأجل مكسبه، ومنهم مَنْ يقاتل لأجل شركه وهو ما وحد الله، ومنهم مَنْ يقاتل لأجل إمارته، وما هو قاصد بها مظهر دين الله، ومنهم مَنْ يُقاتل لأجل غلول يناله في غنيمة، أو سمعه أو رياء، وما جاهد على الإخلاص لله فيما اجتهد مِن الكتاب والسنّة، وقاتل عليه حتى قُتِل فهو شهيد، مأواه جَنّة الله ولا يدرك الإخلاص إلا بصنع الأمور الأربعة ليكون قتاله لإعلاء كلمة الله؛ أما المقاتل الإعلاء كلمة الله أما المقاتل الأعلاء كلمة الله القانون والعادة، فما قتلته إلا جاهلية لتعصبه على أحكام غير الله.

روى (۲) أنه صلى الله عليه وسلم قال: «ستكون فتنة صمّاء بكماء عمياء، اللسان فيها كوقع السيف» (۳). رواه أبو داود.

روى (٤) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والفتن فإنّ اللسان فيها كوقع السيف» رواه ابن ماجة (٥) فكم مِن قول يقوله المفتي بالقانون والعادة حتى يكفر بسببهما لحبه إياهما وبغضه الحق فيهما وقتاله عليهما، الموجب له نار الله، فلا خلاص منهما اليوم لأحد إلا بالتفرغ الأربعة الأمور حتى ينقطع بها إلى الله،

<sup>(</sup>۱) أبـو داود (٤٢٦٥)، والترمـذي (٢١٧٨)، وابن ماجة (٣٩٦٧)، وأحمد (٢/ ٢١١)، وابن أبي شيبة (٢٧١١٩)، وهو حديث ضعيف، وانظر السلسلة الضعيفة (٣٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٤٢٦٤)، والطبراني في الأوسط (٨٧١٧ والحمديث ضعيف وانظر الأحاديث الضعيفة للألباني (٢٤٧٩).

<sup>(</sup>٤) في الأصل بياض قدرته بـ (روى).

<sup>(</sup>٥) ابن ماجة (٣٩٦٨)، وابن عدى في الكامل (٦/ ١٧٧) والحديث ضعيف جداً.

ومَنْ لا يفعل كان من الهالكين بهما لا سيما المصرّ عليهما القائل: هلك الناس حتى صار مِنْ أهلكهم لإنكاره إياهما وهو عامل بهما ولم يحقّ فيهما وعيد الله.

قول: هلك الناس

روى(١) أنَّـه صـلى الله عليه وسـلم قـال: «إذا قال رجل هلَك الناس فهو أهلكهم وواه مسلم (٢)، وكذلك إذا كان معجباً بعمله وظن أنّه ناج وأهل زمانه هالكون لإصرارهم على معاصي الله، فيكون هو أهلكهم؛ لأن البلاء يعم ولا يخفى لتنبيهه صلى الله عليه وسلم عندما قيل له: أنهلك وفينا الصالحون؛ / قال: (١/١١٤) «نعم إذا كُثر الخبث» (٣) فلا نجاة لأحد مما يحل بأهل الهلاك إلا بالاعتزال عنهم، وبالخوف مِنْ أن يصاب بما يصابون به مِنَ الله، فيظل في اجتهاد بالأمور الأربعة، حتى توجب له التواضع في الناس لأجل الله، فقد أرشدنا صلى الله عليه وسلم إلى التواضع بقوله: «إن الله أوحى إلىّ أنْ تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد» رواه مسلم (٢)، فما أضل الناس اليوم وأعماهم عن معرفة الحق إلا فخرهم بأنسباهم، حتى ذلوا بها مِنَ الله، فإنَّ التفاخر بها مِنْ خُلُق الجاهلية الذين على آثار آبائهم الضالين يهرعون، حتى كفروا بأنبياء الله.

الطعن

روى(٥) أنَّـه صلى الله عليه وسلم قال: «أربع في أمتى مِنْ أمر الجاهلية لا يتركونها الفخـر بالأحساب والطعن في الأنساب والاستسقاء بالنجوم والنياحة على الميت»<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بـ (روى).

<sup>(</sup>Y) مسلم (Y77Y).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢١٦٨)، ومسلم (٢٨٨٠).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٥٦٨٢).

<sup>(</sup>٥) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٦) مسلم (٩٣٤).

وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال مِنْ قطران ودروع من جرب»(١).

وقـال: «لينـتهين أقـوام يفتخـرون بآبائهم الذين ماتوا، إنما هم فحم جهنم وليكونن أهون على الله من الجعلان، إن الله اذهب عنكم عبيّة الجاهلية وفخرها بالآباء، إنما هو مؤمن تقي وفاجر شقي، الناس بنو آدم وآدم خلق من تراب» (٢).

وقال: «اثنتان بالناس هما بهم كفر الطعن في الإنسان والنياحة على الإنسان» رواه البخاري ومسلم (")، فهذا الخُلق الذميم هو الذي صيّر أكثر الناس كفّاراً بنعماء الله؛ فإنّ أحدهم يتعاظم بنسبه ويطعن في نسب غيره احتقاراً له ولا يحط لذلك بالاً في وعيد الله، وهو في قوله صلى الله عليه وسلم: «أبغض الخلق لدى الله المتعاظم في نفسه، المختال في مشيته» (أ)، وقال في المحتقر لأخيه المسلم: «بحسب امرؤ مِنَ الشرّ أن يحقر أخاه المسلم» فبهذه الخصلتين يكون كافراً بنعماء الله فربما يؤد به كفر النعمة إلى كفر الجحود باستيلاء الشك عليه والشرك بالله، فمن أمن ما ذكر وقع عليه على قدر تعاظمه نفسه واحتقاره مَنْ ظاهره بالله، فمن أمن ما ذكر وقع عليه على قدر تعاظمه نفسه واحتقاره مَنْ ظاهره

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۳۶).

<sup>(</sup>٢) الترسذي (٣٢٧٠)، وابع داود (٥١١٦)، وأبع داود (٣٦١/٥)، وأحمد (٣٦١/٢)، وعبد بن حميد (٧٩٥)، والبيهقي في (٢٣٢/١٠)، عن أبي هريرة، وابن حبان في صحيحه (٣٨٢٨) عن ابن عمر والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) مسلم (٦٧).

<sup>(</sup>٤) أحمد (١١٨/٢)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٥٤٩) والحاكم (١/ ٦٠) والحديث صحيح، انظر السلسلة الصحيحة (٥٤٣)، ولفظه: «من تعظّم في نفسه أو اختال في مشيته لقي الله وهو عليه غضبان».

<sup>(</sup>٥) مسلم (٢٥٦٤).

الإسلام والاستسلام لأحكام الله، فمن غوائل الخصلتين فيه ادعاء نسب يتعاظم به في نفسه، أو انتمائه إلى مَنْ يعظم قدره به فيصير مبعداً بذلك من جنة الله.

من ادعی نسباً لیس له

روى (١) أنّـه صــلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ ادعى إلى غير أبيه أو أنتما إلى غير مواليه فالجنة عليه حرام» رواه البخاري ومسلم (٢).

من تبرآ من نسبه روى (٣) أنّـه صلى الله عليه وسلم قال: «لا ترغبوا عن آباءكم، ومَنْ رغب عن أبيه فهو كفر» (٤).

روى (٥) أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «كفر مَنْ تبرء مِنْ نسبه وإن دق أو ادعى نسباً لا يعرف»(٦)

عنهما. وانظر السلسلة الصحيحة (٣٣٧٠).

فالحمديث غمير ثابت من حمديث أبسي بكمر، ولكنه صح من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٣٢٦)، ومسلم (٦٣).

<sup>(</sup>٣)في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٦٣٨٦)، ومسلم (٦٢).

<sup>(</sup>٥) في الأصل بياض قدرته بــ (روي).

<sup>(</sup>٢) الحديث ورد مرفوعاً وموقع فأ، أما مرفوعاً فقد ورد عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما من رواية عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وهو في ابن ماجه (٢٧٤٤) من زوائد ابن القطان، وعند الإمام أحمد (٢١٥/١)، والطبراني في اللعجم الصغير» (٢٠٠١)، وسنده حسن. وكذلك روي مرفوعاً عن أبي بكر الصديق رواه الطبراني في الأوسط (٢٨١٨، ٢٨٥٥)، وفي "الدعاء» (٢١٤٣)، المروزي في "مسند أبي بكر" (٩٠)، والبزار (٧٠):وابن عدي في الكامل (٥/ ٥٥، ١١٥) وهو حديث ضعيف حتى قال البزار: (والذي أسنده فليس بالحجة في الحديث). ورواه موقوفاً الدارمي (٢٨٦١)، وعبد الرزاق (١٦٣١)، وابن أبي شيبة (٢٦١٠)، وعلي بن الجعد في مسنده (٢٦١٩)، وهناد في "الزهد» (٨١٤) وسنده صحيح، حتى قال البزار في مسنده (١٩٨١): (وأما النقات الحفاظ فيوقفونه)، وكذا الدارقطني في العلل رجح وقفه.

/١١٤/ب

روى (١) أنّـه صلى الله عليه وسلم / قال: «إيما امرأة أدخلت على قوم من ليس منهم فليس مِنَ الله في شيء، وإيما رجل جحد ولده وهو ينظر إليه احتجب الله عنه وفضحه على رؤوس الأولين والآخرين» رواه أبو داود وابن ماجة (٢).

روي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ ادعى إلى غير أبيه أو نهى إلى غير مواليه فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه يوم القيامة صرفاً ولا عدلاً» (٣) فلا خلاص من هذا الخُلق الذميم الموجب تعاظم النفس والطعن في الأنساب إلا بالأمور الأربعة، مجاهدة بها في الله، فمتى رأى مسلماً دونه في النسب فلا يرى أنّه أعلى منه قدراً لاحتمال أنّه اتقى منه لله، ولو أنّه كان مجوسياً فأسلم فيعتقد أنّه من الذين قيل فيهم: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفّرُ لَهُم مَا قَدَ سَلَفَ وَالله والله والله والمنوا فيعتقد أنّه من الذين قيل فيهم: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفّرُ لَهُم فيعتقد أنّه من الذين قيل فيهم: ﴿يا أيها الذين آمنوا) أي بعيسى (اتقوا الله وآمنوا فيعتقد أنّه مِن الذين قيل فيهم: (يا أيها الذين آمنوا) أي بعيسى (اتقوا الله وآمنوا برسوله) أي محمد (يؤتكم كفلين) أي ثوابين (من رحمته ويغفر لكم).

فذلك منقبة عظيمة القَدْر عند الله، وقيل فيهم أيضاً: ﴿ اللهِ عَالَيْهُمُ اللهِ مَا اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ مَا أَوْا عَامَتًا بِهِ عَالَيْهُمُ اللهُ فقد وَيَدْرَءُونَ بِاللهِ مَطيعاً للهُ ولمالكه فيعتقد أنّ له أجرين كما قال بذلك رسول الله فقد

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بـ (روي).

 <sup>(</sup>۲) أبو داود (۲۲۲۳)، والنسائي في المجتبى (٦/ ۱۷۹)، وفي الكبرى (٥٦٧٥)، وابن ماجة (٢٧٤٣)، والدارمي (٢٢٣٨)، والشافعي في مسنده (٢/ ٢٥٨)، والبيهقي في سننه (٧/ ٤٠٣)، وابن حبان (٤١٠٨)، والحاكم (٢٨١٤) والحديث ضعيف غير ثابت، وانظر الضعيفة (١٤٢٧).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۳۷۰).

قال صلى الله عليه وسلم: "إنّ الله قد أذهب عنكم عبيّة الجاهلية وفخرها بالآباء إنما هو مؤمن تقي وفاجر شقي "(1) فلا يعتقد خلاف ما قاله نبيه إلا أشقى الناس عند الله؛ وهو الذي يتعاظم نفسه ويحتقر وطئ النسب أو الصنعة، ولو كان تقياً لله لا سيما إنْ اعتقد في نفسه أنّه اتقى منه، وإنّه كامل الإيمان بالله فيدعي بالكمال فيه أو بكمال العلم به حتى يزعم أنّه مِنْ أهل جنة الله، فيحق عليه وعيد ما قاله صلى الله عليه وسلم: "مَنْ قال أنا مؤمن فهو كافر، ومَنْ قال: هو الاعلى فيه الجنة، فهو في النار ومَنْ قال: هو عالم فهو جاهل"(1) فكثير من الجهلاء بالعلم ليس

<sup>(</sup>۱) الحديث مروي عن ابن عمر وأبي هريرة؛ أما عن ابن عمر فرواه الترمذي (۳۲۷۰)، وعبد بن حميد (۷۹۵)، وابن حبان (۳۸۲۸). وهو حديث صحيح.

وأما عن أبي هريرة فرواه أبو داود (٥١١٦)، والترمذي (٣٩٥٥، ٣٩٥٦)، وأحمد (٢/ ٣٦١، ٥٢٣)، وأحمد (٣٦١/٢)، وفي السنعب (٥١/ ٢٣٢)، وفي السنعب (٥١/ ٢٣٢)، وفي السنعب (٥١٢)، والحديث حسن.

وانظر الأحاديث الصحيحة (٢٨٠٣).

<sup>(</sup>٢) أما مرفوعاً بهذا اللفظ فلم أجده، وصدق العجلوني في «كشف الخفا» (٢/٣٥٣): حين قال: من رفعه إلى النبي فقد وهمه الحفاظ، لكن ورد شطراً منه مرفوعاً بلفظ (من قال إني عالم فهو جاهل) وفي لفظ (من زعم)، رواه الطبراني في الأوسط (٦٨٤٦)، وفي سنده ليث بن أبي سليم ضعيف، ورواه السهمي في «تاريخ جرجان» (١٢٨)، عن الحسن مرفوعاً وسنده ضعيف، ورواه الحارث بن أسامة (١٧-الزوائد) مرفوعاً بلفظ: «من زعم أنه في الجنة فهو في النار». وسنده ضعيف لا يثبت. وروي موقوفاً على عمر باللفظ الذي ذكره الشارح كما عند الحارث بن أبي أسامة (١٧-الزوائد)، وعزاه في الكنز (٨٨٦٦) للمسند وضعف سنده، وعزاه ابن كثير في تفسيره (١/١٣٥)، لأحمد وساق سنده، ولم أعرف في أي كتاب للإمام أحمد فلم أجده في كتبه المطبوعة.

وعزاه ابن كثير كذلك لابن مردويه.

وهو مروي كذلك عن يحيى بن أبي كثير كما في المعجم الصغير (١٧٦٠) وسنده منكر. وهذا القول استنكره معناه العجلوني في «كشف الخفا» وكذلك الألوسي أبو الثناء في تفسيره «روح المعانى» (١٩//١٧٠).وذلك لقول كثير من الصحابة: إنه عالم.

إذا نالوا شيئاً أمنه ادعوا بدعاوى الكمال فيه وتعاظموا أنفسهم به، حتى يخيّل لهم أنهم أفضل أهل زمانهم عند الله فيعدوا مِنَ الذين يدعون ما ليس لهم فيمقتهم الله، فيكونون بمنزلة مَنْ يدعي إلى غير أبيه أو ما ليس له من مال الله.

(1/110)

روى (۱) أنّه / صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ ادعى إلى غير أبيه وهو يعلمه إلا كفر، ومَنْ ادعى ما ليس له فليس مِنّا وليتبوء مقعده من النار، ومَنْ رمى رجلاً بالكفر أو قال: يا عدوا الله، وليس كذلك إلا حارّ عليه» رواه البخاري ومسلم (۲). فمتى أحد تعاظم نفسه فلا بدَّ ما يحتقر مِنْ هو دونه مظهراً عما ظهر به عند خلق الله فيرميه بالجهل، أو أنّه عدواً لله أو أنّه كافر بالله، فقد حصل ذلك في كثير مِنْ علماء هذا الزمان، ودونوا في ذلك كتباً وجهّل بعضهم بعضاً فيها، فيكلُ أمرهم إلى الله.

الدعوى في العلم افتخاراً

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «يظهرُ الإسلامُ حتى يختلف التجار في البحر، وحتى يخوض الحيل في سبيل الله، ثم يظهر قوم يقولون مِن أقرأ مِنّا؟ مَنْ أفقه منّا؟ قال: فهل في أولئك مِنْ خير؟» قلنا: الله ورسوله اعلم! قال: «أولئك مِنكم أولئك من هذه الأمة، وأولئك هم وقود النار» رواه الترمذي والبزار (۳).

<sup>(</sup>١) في الأصل بياض قدرته بــ (روي).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٥٠٨)، ومسلم (٦١).

<sup>(</sup>٣) هـذا الحديث مروي عن عمر بن الخطاب والعباس بن عبد المطلب؛ أما عن عمر بن الخطاب فرواه البزار (٢٨٣)، والطبراني في الأوسط (٦٢٤٢) وسنده ضعيف.

ورواه عن العباس ابن المبارك في «الزهد» (٤٥٠)، والبزار (١٣٢٣)، وأبو يعلى (٦٦٩٨)، وسنده ضعيف.

فهذا شأن أهل الدعاوى يتعاظمون ما يعبرونه مِنْ العلم، ويحتقرون تعبيره محن هو دونهم مظهر به في خلق الله، فكل مَنْ تعاظم نفسه بعلم أو بنسب أو صنعة أو بمال أو بجاه أو بمنصب فهو مبغوض لدى الله، ولا يكون محبوباً لدى الله؛ إلا المتفقه بالعلم؛ الذي يرى أنه أمقت أهل زمانه، وأن لا أحد أمقت منه، الكونه عَلِمْ، أو ما عمل بعلم الله، ولو عمل (۱) بالعلم مهما يعمل، يرى أنه ما أخلص فيه لله فيظل مجاهداً نفسه بالأمور الأربعة، حتى يود أنه لو كان بقرة أو شجرة تقطع ولا يكون بشراً يُسئل عن علم الله، فما أدى أكثر الناس إلى الكفر بنعماء الله إلا تعاظمهم أنفسهم، واحتقارهم مَنْ هو أنزل منهم درجة في خلق الله، حتى النساء ما أداهن إلى الكفر بالنعماء إلى تعاظمهن أنفسهن، فطلبن مِنَ الرجال ما يفتخرن به، حتى كلّفنَ الفقير ما لا يطيقه في الله، ولو يحسن إليهن أحد مهما يحسن لا يرونه إلا حقيراً لكفرهن به نعماء الله.

روي في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال: «دخلت في النار النعمة النعمة فرأيت أكثر أهل النار النساء»، قيل: يكفرن بالله؟ قال: «يكفرن العشير، ويكفرن الإحسان لـو أحسنت إلى إحداهنّ الدهـر كُلّه ثم رأت منك شيئاً / قالت: ما (١١٥/ب

<sup>=</sup> ولـه شاهد عن عبد الله بن عباس رواه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٥/ ٢٧-٢٨)، وفيه راوية مجهولة وثقها ابن حبان.

<sup>.</sup> ومن حسنه اعتمد على تعدد طرقه كالشيخ ناصر رحمه الله في «السلسلة الصحيحة» (٣٢٣٠) ومن ضعّفه فقد نظر على كل سند على حدة.

ملاحظة: الحديث ليس عند الترمذي، ولم يعزه الشيخ محمد بن عبد الوهاب في الأصل إلا إلى البزار.

<sup>(</sup>١) في الأصل يعمل والصواب ما أثبته.

رأيت منك خيراً قط» (١) فقد سرى خلق النساء اليوم في الرجال، حتى لم يجد صانع الإحسان معهم شاكراً إحسانه لله.

روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «ولا يشكر الله مَنْ لا يشكر الناس» رواه الترمذي (٢)، روى أيضاً أنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ أعطى عطاء

(١) البخاري (٢٩).

- رواية أبو هريرة: رواها أبو داود (٤٨١١)، والترمذي (١٩٥٤) وأحمد (٢/ ٢٥٨، ٢٩٥، ٣٠٢، ٣٠٨، ٣٨٨ (٢٤٩١)، والسبخاري في «الأدب المفرد» (٢١٨)، والطيالسي (٢٤٩١)، وابن حبان (٣٤٨) وابن أبي الدنيا في «اصطناع المعروف» (١٣٠)، وأبو نعيم في الحلية (٧، ١٦٥) (٨/ ٣٨٩)، (٩/ ٢٢) وأبو الشيخ في «الأمثال في الحديث» (١٠٠، ١١٠)، والخرائطي في «فضيلة الشكر» (٨٠)، والدقائق في «مجلس في رؤية الله» (٢٦٥)، وابن مندة في «الفوائد» (٢٤) والخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي» (٤٩٩) والحديث بهذا السند صحيح ثابت.
- وأما عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه فرواه الترمذي (١٩٥٥)، وأحمد (٣/ ٣٢ ، ٣٧)، والمراني في الأوسط (٣٥٨)، وأبو يعلى (١١٢٢)، وهناد في «الزهد» (٧٨٠)، وابن أبي الدنيا في «قضاء الحوائج» (٧١)، وفي «اصطناع المعروف» (١٢٩)، والبيهقي في الشعب (٩١٣٢)، والدقاق في «معجم مشايخه» (٤٤) وسنده ضعيف لا يثبت، ومن صححه فلشواهده.
- وأما عن النعمان بن بشير فرواه أحمد (٤/ ٢٧٨ ، ٣٧٥) وابنه في زيادات المسند (٢/ ٢٧٨)، وابن أبي الدنيا في «الشكر» (٦٤)، وفي قضاء الحواثج والخرائطي في «فضيلة الشكر» (٨٢)، وفي «قضاء الحوائج» (١١١ ) وفي قضاء الحوائج» (١٣٦) وأبو المسيخ في «الأمثال» (١١١)، والبغوي في تفسيره (٤٥٨)، والبيهتي في الشعب (٢١١٩)، وهو سند حسن، والبعض يضعفه.

<sup>(</sup>٢) هـذا الحـديث ورد عـن عـدة من الصحابة منهم أبو هريرة وأبو سعيد الخدري، والنعمان بن بشير، والأشعث بن قيس وأسامة بن عبيد وابن عمر وابن عباس وعائشة وجرير.

وقد صح قطعاً عن أبي هريرة والأشعث والبعض يحسن حديث النعمان وأما عن البقية فلا يثبت، وفي المتون اختلافاً إلا أن العبارة المستشهد بها هي القاسم المشترك بين هذه الروايات. وتفصيل ذلك هو:

فليجز به إنْ وجَدَ، ومَنْ لم يجد فليثني به، ومَنْ أثنى فقد شكره، ومن كتمه فقد كفره الله وجد، ومن كتمه فقد كفره الله عكن صُنع ما ذكر إلا إنسان جاهد نفسه بالأمور الأربعة، حتى أدى بها ما أوجبه عليه الله، فلو أنَّ الناس اليوم امتثلوا لذلك لأحب بعضهم بعضاً، ولما قيام لهم عدو يخذلهم في دين الله، لكنهم تعاموا عن ذلك ولم يشكر بعضهم إحسان بعض تكبراً وتعظماً لأنفسهم فكفروا بذلك نعمة الله، فعسى الله يلهمهم الصواب حتى يضعوا الشكر في الإحسان الذي يقصد به وجه الله،

وأما عن الأشعث بن قيس فرواه الإمام أحمد (٥/ ٢١١ ، ٢١١٠) وهناد في الزهد (٧٨١)، وابن أبي الدنيا في «اصطناع المعروف» (١٣١)، والشهاب في مسنده (٨٣٠)، وله لفظ آخر عن الأشعث (أشكر الناس لله...) ولفظ: «أشكركم لله» وإسناده صحيح.

<sup>•</sup> وأما عـن أسامة بن عمير رواه الطبراني في الكبير (٥١٩)، وابن أبي الدنيا في «قضاء الحواتج» (٧٧) وفي «اصطناع المعروف» (١٣٥) وفي سنده مجاهيل.

<sup>•</sup> وأما عن جرير فرواه الطبراني في الكبير (٢٥٠١).

 <sup>•</sup> وأما عن ابن عمر فرواه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٧/ ١٧٤).

 <sup>•</sup> وأصا عن ابن عباس فرواه الخطيب في تاريخه (٩/ ٤٨٧)، وابن عساكر في تاريخه (١٧/ ٢٤٧)،
 (٢٢٢ /٢٩).

<sup>•</sup> وأما عن عائشة فرواه ابن عساكر في تاريخه (١٩/ ١٠٠-١٠١).

وأما عن جابر فرواه الديلمي (٥٩٦٢).

وكل ذلك غير صحيح، والحديث صحيح من حديث أبي هريرة والنعمان بن بشير والأشعث بن قيس وبقية رواياته إنما تحسن أو تصحح لوجود الشواهد.

وقد ألَّف الدمياطي جزءاً في هذا الحديث ذكره العجلوني في «كشف الخفا» (٢/ ١٦١٠).

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۲۸۱۳ ، ۲۸۱۶)، والترمذي (۲۰۳٤)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۲۱۵)، وابن حبان (۲۱۵) وعبد بن حميد (۱۱٤۷)، وأبو نعيم في الحلية «۲/۱۵۷)، والحطيب في تاريخه (۲۱۹/۱۰)، وابن عمدي في الكامل (۱/ ۳۱٤)، والبيهقي في السنن (۲/ ۱۸۲)، وفي المشعب (۲۱۹/۱۰)، والفضاعي في «مسند الشهاب» (۲۸۵)، عن جابر وهو حديث صحيح.

والطبراني في الكبير (٢١١)، والخرائطي في «فضيلة الشكر» (٨٨) عن طلحة وسنده ضعيف.

فإنهم إذا صنعوا ذلك تمكنوا به في أرض الله، وكانت لهم الدولة والعز، ولو حقروا من قيل فيه ولمزهم فيه المنافقون الذين يسخر بهم الله.

> الطاعة والاستهزاء بضعفهم

روي عن ابن مسعود أنه قال: لما نزلت آية الصدقة كُنّا نحمل على ظهورنا، فجاء رجل فتصدق بشيء أكثر فقالوا مراء، وجاء رجل فتصدق بصاع، فقالوا: إِن الله يغني عن صاع هذا، فنزلت: ﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ ٱللهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ النوبة: ٧٩] (١) فلا يسخر من الذين صنعوا المعروف أكثر أو أقل إلا منافق القلب وكافر بالله سواء كان المعروف حسياً أو معنويا فواجب الشكر عليه لصانعه في الله، فمن كفره بالاستسخار من صانعه، الاستهزاء عُلدٌ مِنَ اللَّذين قلال الله فليهم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ ١ وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ ١ وَإِذَا ٱنقَلَبُواْ إِلَى أَهْلِهِمُ ٱنقَلَبُواْ فَكِهِينَ

وَ وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَـُ تُؤُلِآءِ لَضَآلُونَ ﴿ الطففين: ٣٠]. فاستسخارهم بهم أداهم إلى الزعم بأنهم ضلوا عن الحق ويزعمون أنهم عليه، وأنهم أهدى سبيلاً منهم إلى الله، فهذا الشبأن جار، فكل فريقين اختصموا في ربهم حكمة مِنَ الله، فعلامة الفريق الخبيث المخصوم أن يتخذ الفريق الطيب سخرياً لهم حتى ينسوا بهم ذكر الله / قال تعالى فيهما: ﴿ فَٱتَّخَذَّتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا

حَتَّىٰ أَنسَوْكُمْ ذِكْرِي وَكُنتُم مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ ﴿ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيَوْمَ بِمَا

صَبَرُوٓا أُنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَابِرُونَ ۞ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].

فعلى قدر صبر النين أوذوا ممن يسخر منهم يكون لهم الفوز في الدنيا والآخرة، والنعيم في جنة الله، وعلى قَدْر أذية الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات ثم

<sup>(</sup>١) البخاري (١٣٤٩).

لم يتوبوا يكون لهم عذاب جهنم والحريق فيها مَنَ الله، فليحذر الإنسان كلّ الحدر مِنْ أذية أحد مِنَ المؤمنين بالاستسخار منه صغيراً كان أو كبيراً، فإنه يسخر منه يوم الله قال تعالى: ﴿ يَ مَا يُنُهُمُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمُ وَلا نِسَاءٌ مِن نِسَاءٍ عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُمُ وَلا تَلْمِزُواْ يَالاً لَقَبُ بِئْسَ الإسمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإيمانِ فَولا تَلْمِرُواْ بِاللَّ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا الطالمون، فإنّ المصلم، فسوف يضرُ بعد ما ينتفع بالإيمان بالله، ومَن لم يتب فأولئك هم الظالمون، فإنّ المصر على ذلك يكون ظالمًا متحملاً آثاماً كثيرة تحرمه مِن جَنّة الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "إنّ المستهزئين بالناس يفتح لهم في الآخرة باب من الجنة، فيقال لأحدهم: هلمّ فيجيء بكربه وغمه فإذا جاء أغلق دونه فما يزال كذلك حتى إن أحدهم ليفتح له الباب من أبواب الجنة، فيقال: هَلُمَّ فما يأتيه من الإياس» رواه البيهقي (١).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ مات همّازاً لمّازاً» أي غباباً غمّاما «ملقباً للناس» أي معيباً في لقبهم أو نسبهم «كان علامته يوم القيامة أن يسمه الله على الخرطوم من كلا الشدقين» أي يخطم بسلسلة من شدقيه ويجرّ بها إلى نار الله، رواه ابن ماجة وغيره (٢). فمن لا يحذر مما ذكر حتى تمادى فيه سائت عاقبته من الله.

<sup>(</sup>۱) ابـن أبي الدنيا في «الصمت» (٢٨٥)، وفي «الغيبة والنميمة» (١٤٩)، والبيهقي في الشعب (٦٧٥٧) عـن الحـسن مرسلاً، والحديث غير ثابت ضعفه الحافظ العراقي في تخريج الإحياء والشيخ الألباني في رحمه الله.

<sup>(</sup>٢) عـزاه ابـن كـثير في تفسيره (٤/٦/٤) لابن أبي حاتم وساق سنده والطبراني في الأوسط (٨٨٠١)، والبيهقي في «الشعب» (٦٧٤٤) وفي سنده مجهول وانقطاع فالحديث لا يصح.

المتشبع

ومـثل كبير ذنبه ذنب ترويع المسلم بغير حق في الله فقد قال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لمسلم أن يروع مسلماً»(١) وقال: صلى الله عليه وسلم: «لا تروع المسلم، فإنّ ترويع المسلم ظلم عظيم»(٢) وكم وردت أحاديث في إخافة المسلم وأذيته بأخذ ماله ظلماً أو انتهاك حرمته وتسفيره مِنْ بلده ظلماً كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ هَلَؤُلآءِ تَـقَّتُلُونَ أَنفُسَكُمْ وتُخْرَجُونَ فَريقًا مِّنكُم مِّن دِيَـارهِمْ تَظَاهِرُونَ عَلَيْهِم بِٱلَّا ثُم وَٱلْعُدُون ﴾ إلى أن قال: ﴿فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ (١١٦/ب) مِنكُمْ إِلاَّ خِزَّى فِي / ٱلْحَياوةِ ٱلدُّنْيَا وَيَـوْمَ ٱلْقِيامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ ٱلْعَذِابُ وَمَا ٱللَّهُ بِغَلْفِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ أُوْلَلْمِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوُاْ ٱلْحَيَوٰةَ ٱللَّذِيبَا بِٱلْأَخِرَةَ فَلَا يُخُـَفُّفُ عَنَّهُمُّ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمَّ يُنصَرُونَ ﴿ إِللَّهِ مَا ١٨٦-٨٦] فيتوكد على مَنْ تولى أمر المسلمين أن لا يروع مسلماً بما ذكر ظلماً، فإنه يشتد عليه العذاب مِنَ الله، لا سيما إن انتضاف في أذيته شهادة زور عليه، ولم يتبيّن فيها الأمير فيُحبس فيها في النار حتى يأتي بشهادة صادق فيها، أنها ليست بزور وليس بفاعل فيندم ندامة تشدد عليه العنداب في نار الله، ومِنَ الزور القول في المتشبع بما لم يعط، أعطيت كذا وكذا من زيد أو عمرو، وهو لم يعطه ما شكره عليه في خلق الله ولا

<sup>-</sup> ملاحظة: في كل الروايات جاء لفظ (الشفتين) بدل (الشدقين) إلا في «الدر المنثور» واعتقد أن المؤلف نقل منه.

والحديث لم أجده عند ابن ماجه.

<sup>(</sup>١) أبو داود (٤٠٠٤)، وأحمد (٥/٣٦٢)، والطبرانسي في «الأوسط» (١٦٧٣)، وهنّاد في «الرهد» (١٣٤٥)، والبيهقى في سننه (١٠/ ٢٤٩)، والقيضاعي في "مسند الشهاب" (٤٧٧) والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه السزار (٣٨١٦)، والعقيلي في الـضعفاء (٢/ ١٨٣)، وعنزاه في «مجمع الـزوائد» للطبراني. والحديث ضعيف غير ثابت.

يكون ذلك إلا ممن يحب الثناء مِنَ الناس في حاله ليتعاظموا قدره وما هو بواثق بجزاء الله.

روي أنّ امرأة قالت: يا رسول الله إنّ لي ضرة فهل عليّ جناح إن تشبعت من زوجي ما لم يعطني؟ فقال: "إن المتشبع بما لم يعط كلابس ثوبي زور" رواه البخاري ومسلم (۱). فمن لا يراقب الله فيما ذكر بأكاذيب بالأمور الأربعة أداه إلى كثير من الأكاذيب التي تستتر إلا بأكاذيب أكبر منها على زعم التستر وآخرها الفضائح بها في الدنيا وفي يوم الله، ومتى لم يبالي صاحبها بفضائح الدنيا فيها تجاهر بكبير معاصي الله كالمكس والربا والزنا والرشوة وبيع الحكم والخيانة به في مال الله، ناو ألا يشتري فيه ثم لا يبالي أن لو يكشف فيه عند خلق الله، فيبات يستره ربه في زنا أو ربا فيصبح يتحدث بذلك افتخاراً به، أو عدم مبالاة بوعيد الله.

التحدث بالمعصية

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «كل أمتي معافى إلا المجاهرين، والمجاهر أن يعمل الرجل بالليل ثم يصبح وقد ستره الله عليه فيقول يا فلان عملت البارحة كذا وكذا، وقد بات يستره ربه ويكشف ستر الله عليه» رواه البخاري ومسلم (۲). فيقاس على ذلك كل متجاهر بفسق سواء كان يذم به في الناس أم لا، فإنّ العبرة بذم الله فيه وشدة وعيد الله، فإنّ كثيراً مِنَ الكبائر المفسقة لا يذم فيها الناس لمرتكبها وقد أغضب فيها الله؛ كقول الإنسان لمملوكه: يا زاني يا غنّث أو / يا ولد القحبة، ولم يكن كذلك فإنّه لا حدّ فيه إلا يوم يلقى الله.

(1/117)

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٢١)، ومسلم (٢١٣٠).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٥٧٢١)، ومسلم (٢٩٩٠).

الشتم بالزنا

النهي عن تسمية الفاسق سيداً

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ قدّف مملوكه بالزنى يقام عليه الحديوم القيامة إلا أن يكون كما قال»(١). فإذا كان ذلك في المملوكة فكيف برمي الحر بالزنى واللواط؟ ورمي أمه بذلك كما هو دأب أهل هذا الزمان، الذين أمنوا وعيد الله فيهم يعلمون وعيد الله وسخطه فيه ولا يرجون وقار الله، ثم إنّهم يوقّرون مَنْ تجاهر به بقولهم: يا سيدنا يا مولانا وهم قد أسخطوا به الله، روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا تقولوا للمنافق سيد؛ فإنّه إنْ لم يكن سيداً فقد أسخطتم ربكم» رواه أبو داود (١)، وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا مدح الفاسق غضب الرب واهتز لذلك العرش»(١).

ومَنِ الكبائـر المفسقة الحلف بالأمانـة لقـوله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ حلف بالأمانة فليس مِنّا» رواه أبو داود بسند صحيح (٤).

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٨٥٨)، ومسلم (١٦٦٠).

<sup>(</sup>٢) أبو داود (٤٩٧٧)، وأحمد (٥/٤١٦)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٧٦٠)، والنسائي في الكبرى (٢٠٠٣)، وابن المبارك في الزهد (١٨٦)، والحديث حسن، انظر السلسلة الصحيحة (١٣٨٩).

<sup>(</sup>٣) بهذا اللفظ رواه أبو يعلى (١٧١)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٢٢٨)، وفي «الغيبة والنميمة» (٩٢)، وابن حبان في «المجروحين» (١٧١)، وابن عدي في الكامل (٣/٤٦٦)، والخطيب في تاريخ بغداد (٢٩٧/٧) (٢٩٧/٧)، والبيهقي في الشعب (٤٨٨٦) وابن عساكر في «تاريخ دمشق» تاريخ بغداد (٢٩٧/٧) (١٤٨٨) والبيهقي أن الشعب (٥٩٥) وقد ذكر ابن حجر في الإصابة أن طرقه واهية.

وحكم ابن الجوزي عليه بالوضع، والذهبي بالنكارة.

وللحديث لفظ آخر «إن الله يغضب إذا مدح الفاسق» وهو سند كالسند السابق ونفس الرواة.

<sup>(</sup>٤) أبو داود (٣٢٥٣)، وأحمد (٥/ ٣٥٢)، وأبن حبان (٤٣٦٣)، والبيهقي في السنن (١٠/ ٣٠)، وفي الشعب (١١)، والبرجلاني في «الكرم والجود» (٩٦)، والخطيب في تاريخ بغداد (١٤/ ٣٥)، وانظر السلسلة الصحيحة (٩٤ ، ٣٥)، والحديث صحيح ثابت.

النهي عن الحلف بالأمانة وبملة غير الإسلام ومن الكبائر المفسقة الحلف بغير مِلّة الإسلام لقوله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ حَلَفَ بَعْلَة غيرَ الإسلام كاذباً متعمداً فهو كما قال» رواه البخاري ومسلم (١).

روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ حلف: فقال إنّي بريء مِنَ الإسلام فإنْ كان كاذباً فهو كما قال» أي فيكفر وإنْ كان صادقاً فلن يرجع إلى الإسلام سالماً؛ أي مِنْ كبير الذنب رواه أبو داود (٢٠). فهذه الأخلاق الذميمة قد استولت على أهل هذا الزمان ولم يبالوا فيها بوعيد الله، فيظل بعضهم يخاطب بعضاً بها يتضاحكون عليها، ويغتاب بعضهم بعضا فيها بغير مبالاة بوعيدها، وقد أمنوا فيها مكرَ الله، فكم يسمعون من آيات النهي في الاستسخار والاغتياب ولا ينتهون ولا يراقبون فيها الله؛ فإنّ النبي صلى الله عليه وسلم قد شدد الوعيد والإبلاغ في قوله تعالى: ﴿ وَلا يَغْ تُب بُّعْضُكُم بَعْضًا ﴾ [الحجرات: ١٢]. وقام الغسة خطيباً يـوم النحر ينذر الناس ذلك ليكونوا خائفين فيه وعيد الله، روى عن أبي بكرة أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال في خطبته يوم النحر: «أيّ شهر هذا؟» فسكتنا حتى ظننا أنّه سيسميه بغير اسمه، فقال: «أليس ذو الحجة»؟ قلنا بلا، فقال: «فأي بلد هذا؟» فسكتنا حتى ظننا أنّه سيسميه بغير اسمه، فقال: «أليس البلد الحرام؟» قلنا: بلى، قال: «فأي يوم هذا؟» فسكتنا حتى ظننا أنّه / سيسميه بغير (۱۱۷/پ) اسمه قال: «أليس يوم النحر؟» قلنا: بلى، قال: «فإنّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا، وستلقون ربكم

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٢٧٦)، ومسلم (١١٠).

<sup>(</sup>۲) أبو داود (۳۲۰۸)، والنسائي (۲/ ۱٤۰)، وابن ماجه (۲۱۰۰)، وأحمد (۲/ ۳۳۵، ۳۵۰)، والحاكم (۲) أبو داود (۲۸۸۶)، عنه البيهقي في السنن (۱۰/ ۳۰)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (۳۲۸) والحديث صحيح والبعض يحسنه.

فيسألكم عن اعمالكم ألا فلا ترجعون بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض، ألا ليبلغ الشاهد الغائب منكم فلعلّ بعض مَنْ يبلغه أن يكون أوعى من بعض مَن سمعه - ثم قال - ألا بلغت، ألا بلغت، ألا بلغت» قلنا: نعم قال: «اللهمَّ أشهد» رواه البخاري ومسلم(١١)، فهذا الإبلاغ فيه الإنذار البليغ بالوعيد المشديد على مَنْ بلغه ولم يتّعظ به في الله، فإنْ لم يجاهد الإنسان نفسه في الله بالأمور الأربعة سعى بالفساد والعلو به في أرض الله، فيظل يسعى في أخذ مال زيد حراماً، وفي قتل عمرو ظلماً، وفي اغتياب مسلم بما ليس فيه بهتاناً، آمناً في ذلك كُلُّه مكر الله فلا يعد عمن وصفه رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المسلم مَنْ سَلِم المسلمون مِنْ لسانه ويده، والمهاجر من هجرَ ما نهى الله عنه» رواه البخاري ومسلم (٢)، فإذا كان يوم القيامة أتى مفلساً مِنَ الحسنات، ويطرح عليه سيئات ما ذكر كله ويساق به إلى نار الله، فأشد ما يجده عذاباً عليه عندما يأمر بأكل لحم مَنْ اغتابه حياً فهو يأكله ميتاً منتناً يسيل قيحاً فيصيح منه ويعبس بأشد كراهية، لا يقاس عليها كراهية بعذاب الله، روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَـنْ أكل لحم أخيه في الدنيا قرب إليه يوم القيامة فيقال كُله ميتاً كما أكلته حيّاً فيأكله ويكلح ويصيح» رواه أبو يعلى (٣). وروي عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أتدرون ما الغيبة؟» قالوا: الله ورسوله أعلم قال:

<sup>(</sup>١) البخاري (١٦٥٤)، ومسلم (١٦٧٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٠)، ومسلم (٤١).

<sup>(</sup>٣) الطبراني في الأوسط (١٦٥٦ ، ٥٨٥٣)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (١٧٨)، وفي «الغيبة»(٣٩)، وابو يعلى في مسنده الكبير كما في تفسير ابن كثير (٢١٧/٤).

والحديث حسنه الحافظ ابن حجر في الفتح (١٠/ ٤٧٠) ولم يصب، فالحديث ضعيف، ضعفه ابن كثير بقـوله (غـريب جـداً) والحـافظ العراقي في اتخريج الإحياء»، والهيثمي في المجمع (٨/ ١٧٣)، والشيخ ناصر رحمه الله.

«ذكرك أخاك بما يكره»، قال: أفرأيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال: «إن كان فيه ما يقول فقد بهته»(١).

وروي في قصة ماعز أنّ رجلاً قال لآخر: انظر على هذا الذي ستر الله عليه فلم تدعه نفسه حتى رجم رجم الكلب، فقال لهما النبي صلى الله عليه وسلم: «كلا من جيفة هذا الحمار، فما نلتما من عرض هذا الرجل أشد من أكل هذه الجيفة»(٢).

وروي عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم مرّ بقبرين فقال: «إنّهما يعدّبان وما يعدّبان في كبير، بلى أنّه كبير؛ أما أحدهما فكان يغتاب أو كان لا يستبرئ من بوله، وأما الآخر فكان يمشِي بالنميمة بين الناس»(٣).

/ روي عن عائشة قالت: قلت للنبي صلى الله عليه وسلم: حسبك من (١/١١٨) صفية كذا وكذا، تعني قصيرة، فقال: «لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته أي لا لأنتن» ريحه رواه أبو داود والترمذي (١)، فإذا كان القول في القصير أنّه قصير توجب مزح البحر بالنتن الآيل بصاحبه إنْ لم يتب منه أن يُحشر به نتناً

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۵۸۹).

<sup>(</sup>۲) أبو داود (۲۱۵)، والنسائي في الكبرى (۲۱۲، ۷۱۲۰) والبخاري في «الأدب المفرد» (۷۳۷) وابن حبان (۴۳۹)، وعبد الرزاق (۱۳۳۰)، وابن الجارود في المنتقى (۸۱٤)، وأبو يعلى (۲۱٤)، والدارقطني في سننه (۳/ ۱۹۱)، والبيهقي في السنن (۸/ ۲۲۷)، وفي الشعب (۲۷۱۲)، والحديث صححه ابن كثير في تفسيره ولم يصب، فالحديث ضعفه الزيلعي في نصب الراية (۳/ ۳۲۰) والألباني وغيرهم، وعلّة الحديث عبد الرحمن بن الصامت أو الهضاض ابن عم أبي هريرة مجهول – ولعل ابن كثير صحح قصة ماعز، فهي ثابتة.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢١٣)، ومسلم (٢٩٢).

<sup>(</sup>٤) أبو داود (٤٨٧٥)، والترمذي (٢٥٠٢) والحديث صحيح.

إضلال الأعمى عن الطريق ورمي السلمين بالسيء

في نار الله، فكيف بغير من الغيبة التي فيها رميه بالفواحش العظام، وأكل ماله بالباطل والبهتان، وسفك دمه بالإثم والعدوان مع الأمن في ذلك مِنْ وعيد الله فقد لعنَ صلى الله عليه وسلم مَنْ أضلّ الأعمى عن طريقه (١١)، فكيف بمنْ أضل أناساً كثيرين عن طريق الله، فأداهم ذلك إلى رمي بعضهم بعضاً بأشياء تشينهم في الدنيا والآخرة، ويحبسون فيها على جسر جهنم حتى يأتوا بالشهداء أنها حق ولا كردسوا في نار الله، فلا ينجو مِنْ ذلك إلا مَنْ كان سالماً مِنَ الفواحش والرمي بها البراء منها، مِنْ أتى ربه بقلب سليم مِنَ الشك والشرك بالله وهو الذي يحمي أخاه المسلم مِن الوقيعة فيه شفقة أن يشارك من وقع منه ويقرن معه في نار الله روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ حمى مؤمناً مِنْ منافق آذاه بعث الله له يحمي لحمه يوم القيامة مِنْ نار جهنم، ومَنْ رمى مُسلماً بشيء يريد شينه به حبسه الله علي جسر جهنم حتى يخرج مما قال» رواه أبو داود (١٠)، وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ تتبع عورة أخيه المسلم تتبع الله عورته،

<sup>(</sup>۱) أحمد (١/ ٣٠٧، ٣٠٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٨٩٢) وابن حبان (٤٤١٧)، والحاكم (٨٩٢)، وأبو يعلى (٢٥٣٩)، وعبد بن حميد (٥٨٩)، والبيهقي في السنن (٨/ ٢٢١)، وفي الشعب (٥٣٧٣)، والمدقاق في «مجلس في رؤية الله» (٤٧٦)، وابن عدي في الكامل (١١٦/٥) والحربي في غريبه (٢/ ٤٨١) والحديث صحيح والبعض يحسنه.

وانظر الصحيحة (٣٤٦٢) ولفظ الحديث «ملعون من كُمَّه أعمى عن الطريق»، ومعنى (كُمُّه (أعمَى) والأكمة هو الأعمى.

<sup>(</sup>٢) أبو داود (٤٨٨٣)، وأحمد (٣/ ٤٤١)، والبخاري في تاريخه (١/ ٣٧٧)، والزهد لابن المبارك(٢٨٦)، والطبراني في الكبير (٢/ ١٩٤/ (٤٣٣)، وأبو نعيم في الحلية (٨/ ١١٨-١٨٩)، والبيهقي في الشعب (٧٦٣١) وابن أبي الدنيا في «الغيبة» (١١٣)، والدقاق في «مجلس في رؤية الله»(٤، ١٧٠)، والحديث ضعيف غير ثابت.

ومَنْ تتبع عورته فضحه"(١) فمن لا يجاهـد نفسه بالأمور الأربعة على قوله تعالى: ﴿ وَقَلَدٌ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلَّكِتَلْبِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ ءَايلت ٱللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُواْ مَعُهُمْ ﴾[النساء: ١٤٠] كان معدود مِنَ الذين قعنَ معهم وحشر معهم إلى نـار الله فأنهم الذين يحبون أنْ تشيع الفاحشة في الذين ينكرون عليهم منكرهم مِنَ اللَّذِينَ آمنوا بآيات الله قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾ [النور: ٦٩] وهم الذين يشترون بآيات الله ثمناً قليلاً مِنَ الدنيا لقولهم بأحكام الآيات ليأكلوا في المؤمنين بها ديناً ولا يتبعون ما حكم عليهم فيها الله قال تعالى ناهياً في ذلك: ﴿وَلا تَشْتَرُواْ بِئَايَلِينِ ثَمَنَا قَلِيلًا وَإِيُّلِيَ فَٱتَّقُونِ ١٠٠ [البقرة: ٤١] فممن لا يتقي الله في ذلك بمجاهدته على الأمور الأربعة أستحق الوعيد المذكور في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَٰنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا أُوْلَئِيكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي / ٱلأَخِرَة (۱۱۸/ب) وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُّ أَلِيمٌ ﴿

<sup>(</sup>١) الحديث مروي بألفاظ مختلفة عن عدة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم:

<sup>•</sup> فقــد رواه أبو داود (٤٨٨٠)، وأحمد( ٤/٠٤، ٤٢٤)، وابن أبي الدنيا في كتاب «الغيبة» (٢٩)، وأبو يعلي (٢٤٢٣)، والبيهقي في السنن (٢٤٧/١٠) وفي الشعب (٦٧٠٤) عن أبي برزة الأسلمي وسنده

<sup>•</sup> ورواه الترمذي (٢٠٣٢)، وابن حبان (٥٧٦٣) عن ابن عمر وسنده حسن.

<sup>•</sup> ورواه ابن ماجه (٢٥٤٦)، والطبراني في الكبير (١١٤٤٤)، وفي الأوسط (٣٧٧٨) عن ابن عباس وهو حديث صحيح.

<sup>•</sup> ورواه أبو يعلى (١٦٧٥)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (١٦٧) وفي «الغيبة» (٢٨)، والبيهقي في «الشعب» (۹۲۲۰، ۹۱۲۹) وهو حدیث صحیح.

<sup>•</sup> ورواه أحمد (٥/ ٢٧٩) عن ثوبان وسنده حسن. فالحديث صحيح وحسن بكل طرقه.

الرشوة وهدايا الأمراء

[آل عمران: ٧٧] فمن ذلك أخذ الرشوة في الحكم فيوجب اللعنة في الدنيا ووعيد ما ذكر في آيات الله روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «لعن الله الراشي والمرتشي والرائش يعني الذي يمشي بينهما» رواه أحمد (١).

ومِنْ ذلك قبول المستعمل على الزكوات الهدية مطلقاً كي لا تشدد على الهلها أو يخفف فإنه يجمل ما أهدي إليه ويساق به إلى نار الله، روى عن أبي حميد قال: «أستعمل رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلاً على الصدقة فلما قدم قال: هذا لكم، وهذا أهدي إليّ، فقال صلى الله عليه وسلم: ما بال الرجل نستعملُهُ عما ولانا الله فيقول: هذا لكم، وهذا أهدي إليّ، فهلا جلس في بيت أبيه أو بيت أمه فينظر يُهدى إليه أم لا ؟ والذي نفسي بيده لا يأخذ أحداً منكم شيئاً بغير حقه إلا لقي الله يحمله يوم القيامة إنْ كان بعيراً له رغاء وإنْ كان بقرة لهما خُوار وإنْ كان شاة تعير ثم رفع يديه حتى رأينا عُفرة إبطه، ثم قال: ألا هل بلغت، قلنا: نعم، قال: اللهم فشهد»(۱).

الهدية على شفاعة

ومِنْ ذلكَ الهدية على الشفاعة عند الأمير للاستجلاب نفع أو دفع ضر عن المشفع فيه لله، مِنْ أخذها في يرتكب بها إثماً عظيما يتخبط به في نار الله،

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۳۵۸۰)، والترمذي (۱۳۳۷)، وابن ماجة (۲۳۱۳)، وأحمد (۲/ ۱۹۶، ۱۹۰، ۱۹۶، ۱۹۶، ۱۹۶، ۱۹۶، ۱۹۶، ۱۹۶، ۲۱۲، ۳۸۷)، والطبراني في «الأوسط» (۲۰۲۱)، وفي «الصغير» (۵۸)، وابن الجارود في «المنتقى» (۲۸، ۳۸۷)، وعبد الرزاق في مصنفه (۲۹۳، ۱۹۶)، والبيهقي في السنن (۱/ ۱۳۸)، عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما وهو حديث صحيح.

وقد ورد عن أبي هريرة وعائشة وثوبان وأم سلمة وعبد الرحمن بن عوف.

ولا يصح إلا عن أبي هريرة وبقية الروايات كلها ضعيفة غير ثابتة.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٤٥٧)، ومسلم (١٨٣٢).

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ شَفَعَ لأخيه شفاعةً فأهدى له هديةً فقبلها فقَدْ أتى باباً مِنْ أبوابِ الرّبا» رواه أبو داود (١٠).

وروي عن ابن مسعود قال: «السُّحَت أن يطلب الرجل الحاجة فتقضي له فيقبلها» (٢٠).

وروي عن مسروق قال: (مِنْ ردَّ على مسلم مظلمة فجازاه عليها قليلاً أو كثيراً فهو سحت، قلت: يا أبا الرحن ما كُنّا نرى السحت إلا الرشوة في الحكم، قال: ذلك كُفر ﴿وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُوْلَتِ لَكُ هُمُ اللَّكُ فَرُونَ ﴿ ثَالَا لَهُ عَلَم اللَّهُ فَأَوْلَت اللَّه عُمُ اللَّه عُم اللَّه والهدية في اللائدة: ٤٤]، فكمان أصحاب رسول الله يتعاظمون ذنب الرشوة والهدية في الشفاعة على حكم الحق في الله ، فكيف بحكم الباطل والشفاعة فيه، فما هو إلا أكفر الكفر بالله، ومَنْ ذلك الخلول في الغنيمة أو الزكاة والإستيثار بالفيء ويحرم منه مستحقيه في قسمة الله قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي ّ أَن يَعُلُّ وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ مِما غَلَ يَوْمَ اللهُ عَالَ عَمران: ١٦١].

وروي عن أبي هريرة قال: لما فتحت خيبر انطلقنا إلى وادٍ ومع رسول الله صلى الله عليه وسلم عبد له فلما نزلنا الوادي، رُمي بسهم فكان فيه حتفه، فقلنا هنيئاً له بالشهادة يا رسول الله، فقال: «كلا والذي نفسي بيده إنّ الشملة التي أخذها من الغنائم لم تصبها المقاسم إنها لتشتعل عليه ناراً» ففزغ الناس فجاء

الغلول

<sup>(</sup>۱) أبـو داود (۳۵٤۱)، وأحمـد (٥/ ٢٦١)، والطبرانـي في الكـبير (۷۹۲۸)، وفي «الـدعاء» (۲۱۰۷)، والروياني في مسنده (۱۲۲۸)، وحسّنه الألباني كما في الصحيحة (٣٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) ابن أبي شيبة (٢٠٨٦٨)، وعبد الرزاق (١٤٦٦٦) وابن سعد في الطبقات (٦/ ٨١).

<sup>(</sup>٣) ابـن أبـي شـيبة (٢١٩٥٢)، والطبرانـي في الكـبير (٩٠٩٨)، وفي «الـدعاء»( ٢١٠٥)، وابـو يعلى (٥٢٦٦)، والبيهةي في السنن (١٠/ ١٣٩)، وفي الشعب (٥٠٠٤).

رجل بشراك أو شراكين ، فقال: يا رسول الله أصبت هذا يوم خبير فقال: «شراك أو شراكين مِنْ نار» رواه البخاري ومسلم (١).

(1/11

طاعة

الأمراء

ومن ذلك / معصية إمام المسلمين فيما أمر به من الحق فإنها من الكبائر وتوجب الإفساد في أرض الله قال تعالى: ﴿ يُمَا يُنُهُا اللّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللّهُ وَالْمِيعُواْ اللّهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «الغزو غزوان ، فأما من غزا ابتغاء وجه الله، وأطاع الإمام وأنفق الكريمة وياسر الشريك فإنّ نومة ونبهته أجر كُلّه وأما مَنْ غزا فخراً وسمعة وعصى الإمام وأفسد في الأرض فلن يرجع بالكفاف» رواه أبو داود والنسائي. (٢) فلا يستقيم الجهاد الأكبر والأصغر إلا

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٣٢٩)، ومسلم (١١٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٧٢٥)، ومسلم (١٨٣٩).

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٢٥١٥)، والنسائي في المجتبى (٦/ ٤٤) (٧/ ١٥٥)، وفي الكبرى (٢٣٩٧، ٧٨١٨، ٥) أبو داود (٢٠١)، والطبراني في الكبير (٨٧٣٠)، وأحمد (٨٠٩)، والطبراني في الكبير

الخروج عن الجماعة

(۱۱۹/ب)

بإطاعة إمام المؤمنين بالله أما مع المشاققة له في الحق الذي أمر به فلا ثواب فيهما للمشاقق لشقه عصى المسلمين وإعراضه عن حكم الله قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدٍ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَئِ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّي وَنُصْلِهِ، جَهَنَّمَ وَسَآءَتْ مُصِيرًا ﴿ النساء: ١١٥] فما مِنْ قوم اجتمعوا على أمرهم بالسمع والطاعة وما شاققوه في الحق إلا نظر الله إليهم بنظرة الرضى وكانوا غالبين على أعداء الله قال تعالى: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بَحَبَّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرُّقُواْ ۚ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قَلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْـُوانَــًا﴾ [آل عمران: ١٠٣] فما مِنْ قـوم صنعوا ذلك وتواصوا بالصبر عليه إلا فازوا بخير الدنيا والآخرة وكان مأواهم جنة الله، وما مِنْ قوم لم يصنعوه لا ومزقتهم العداوة والبغضاء وكانوا على شفا حفرة مِنْ نار الله، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَآخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلَّبَيِّنَاتُ وَأُوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّا عمران: ١٠٥] أي بخزي في الدنيا وعذاب يوم الله لكن مَنْ عمل منهم بخاصّة نفسه وأطاع أميرهم على كره منه فيما طلبه منه الله عليه لا يحسيبه ما يصيبهم وأدخل في سعة رحمة الله ويشتد العذاب على من خرج من طاعـة أميرهـم/ ولـو شبراً يخل بولايته عليهم إلا إنْ كَفَر؛ فالخروج عليه واجب قدر الطاعة في الله، وما سوى الكفر فلا يجوز الخروج على والي أمرهم ولو جار عليهم بأمور تُغْضب الله، روى أنّه صلى الله عليه وسلم: «قال مَن كره من أميره شيئاً فليصبر؛ فإنَّه مَنْ خرج من السلطان شبراً ماتت ميتة جاهلية» رواه البخاري ومسلم(١).

<sup>=(</sup>٢٠/ ٩١/ ١٧٦)،وفي «مسند الشاميين»(١١٥٩)،وأبو نعيم في الحلية(٥/ ٢٢٠)،والحاكم(٣٤٣٥)، والبيهقي في السنن (١٦٨/٩) وفي الشعب (٤٢٦٥) والحديث مداره بين الحسن والضعف. (١) البخاري (١٦٤٥)، ومسلم (١٨٤٩).

وروي عن حذيفة أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «تكون أثمة لا يهتدون بهدي ولا يستنون بسنتي وسيقوم فيكم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في صور الإنس» وفي رواية لأنس قلت: كيف أصنع إنْ أدركْتُ قال: «تسمع وتطيع وإن ضرب ظهرك وإن أخذ مالك أي ظلماً فأسمع وأطع» رواه مسلم (۱) ، فقد أجمعت الأمة على حرمة الخروج على إمام المسلمين ولو جار، إلا أنْ يظهر منه كفر مجمع على تكفيره ببالله، فما دام يقبل التأويل فلا يكفر به والخروج عليه حرام يوجب شقَّ عصى المؤمنين بالله، فمتى خرج عليه أحد يريد شقَ عصاهم وجب عليهم قتله حداً في الله، وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ أتاكم وأمركم جميعاً على رجل واحد يريد أن يشق عصاكم ويفرق جماعتكم فاقتلوه» رواه مسلم (۱).

لكن الواجب عليهم أنْ لا يعينوا المتولي عليهم على الإثم والعدوان، وإنْ يردوه عن ظلمه ما استطاعوا في الله، فمن فعل ذلك سَلِمَ مما يصيب مِنْ أعانه على ظلمه حين ما تحلّ عليهم قارعة الله قال: ﴿وَٱتَّقُواْ فِتْنَهُ لاَ تُصِيبَنُ ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ مِنكُمْ خَآصَتُهُ وَاعْلَمُواْ أَنَ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَاتَّقُواْ فِتْنَهُ لا تُصِيبَنُ ٱلّذِينَ طَلَمُهُم مِن عَادته أن يجهل للظالمين إلى أنْ يشتدُ ظلمهم ثم يأخذهم بشدة عقابه على الله مِنْ عادته أن يجهل للظالمين إلى أنْ يشتدُ ظلمهم ثم يأخذهم بشدة عقابه من قدر ما علو وعنوا عما نهى الله، ولو شاء لأنزل عليهم حين ظلمهم عذاب من السماء أو صنف مِن الأرض لكنه يجهلهم إلى أجل مسمّى كما قال تعالى: ﴿ قُلُ السماء أو صنف مِنَ الأرض لكنه يجهلهم إلى أجل مسمّى كما قال تعالى: ﴿ قُلُ السماء أو صنف مِنَ الأرض لكنه يجهلهم إلى أجل مسمّى كما قال تعالى: ﴿ قُلُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ بعضهم وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ بعضهم وَلَا اللهُ اللهُ بعضهم وَلَا اللهُ عَلَمُ اللهُ بعضهم علم من الله بعضهم وَلَا الله بعضهم وَلَا الله الله بعضهم وَلَا الله بعن الله بعضهم على الله بعضهم والله بعضهم على الله بعضهم والله بعن الله بعضهم والله بعضه الله بعضهم والله بعضه والله بعضه والله بعضه والله وال

(۱) مسلم (۱۸٤۷).

ما جاء في الفتن

<sup>(</sup>Y) amba (Y0A).

على بعض بالبأساء والضراء على قدر جورهم، ثم يفتح عليهم باباً ذا عذابٍ لم يستطع بلسانه ويده كرامة له مِنَ الله، فما مِنْ أمر فيه هلاك أو نجاة منه إلا قد بينه لمنا رسول الله، روى عن ابن عمرو قال: كنا في سفر فنزلنا فنادى مُنادي رسول الله صلى الله عليه وسلم الصلاة جامعةً فاجتمعنا فقال: «أنَّه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقاً عليه أنْ يدلُّ أمته على خير ما يعلمه لهم وينذرهم عن شرٌّ ما يعلمه لهم، وإنَّ أمتكم هذه جعل عافيتها في أولها وسيصيب أخرها بلاءُ وأمورٌ تنكرونها وتجئ بالفتنة فيقول المؤمنُ: هذه مهلكة، هذه مهلكة فمنْ أحبُّ / أن (١/١٢٠) يزحزح عن النَّار ويدخَلَ جنَّةً فلتأتِهِ منيته وهو مؤمنُ بالله واليوم الآخر وليحب أن يأتي إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه ومن بايع إماماً فأعطاه صفقة يدهِ وثمرة قلبه فليطعهُ إنْ استطاع، فإنْ جاء رجل إنْ ينازعه فأضربوا عنق الآخر» رواه مسلم(١)، فقـد دلّـنا نبيـنا صلى الله عليه وسلم إلى ما فيه نجاتنا، وما يقربنا لـدى الله فأبـى الكـثير مِنّا ذلك بأمور خالفت السَّلف الصالح، وكانوا ينكرونها بالسنتهم وأيديهم وقلوبهم فحلَّ بها البلاء مِنْ الله، فما عرف وبالها إلا مَنْ باشرَ الإيمان قلبه حتى قال: «هذه مهلكة، هذه مهلكة»، شفقة منه على نفسه خاصة وعلى الناس عامة، كما أمره الله فهو الذي يزحزح عن النار لخوفه مقام ربه، ويلدخل جَنَّة الله فيعيش على مراقبة الموت أنْ يأتيه وهو مؤمن بالله واليوم الآخر، يشهد له حبّ رسوله والنصح للمؤمنين بالله، فيحب لهم ما يحب لنفسه مِنْ كل خير يرضى الله، فهذا الذي إذا بايع إمام المسلمين بصفقة يده وثمرة إيمان قلبه أعطاه النصح في السمع والطاعة له في الله، فلا يخون مع مَنْ يخون في

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۸٤٤).

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «بادروا بالأعمال فتنا كقطع الليل المظلم، يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً أو يمسي مؤمناً ويصبح كافراً يبيع دينه بعرض مِنَ الدنيا قليل» رواه مسلم (١١)، ومن أراد أن يكون من الفرقة الناجية فليزم العبادة على تقوى الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «العبادة في الهرج كهجرة إلي» رواه مسلم (٢) فلا يتمكّن أحد بلزوم العبادة اليوم إلا بإجابته (٣) للأمور الأربعة

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۱۸).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۹٤۸).

<sup>(</sup>٣) كتبت في المخطوط (بإجتباك).

الموجبة للإخلاص في عبادة الله فهو الذي تُكفّر له سيئات ما يُعرض له من فتنة الأهل والحال والجار مِنْ فتنة الخاصة الذين ظلموا أنفسهم بمعاصي الله، روى عن حذيفة أن عمر قال: أيكم يحفظ/ قول رسول الله في الفتن؟قلت: أنا ، قال: (١٢٠/ب) هات إنّك عليه لجرئ قال: «فتنة الرجل في أهله وماله وجاره تكفرها الصلاة والصيام والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» فقال: ليس هذا أريد إنما أريد التي تموج كموج البحر، قلت: مالك ولها يا أمير المؤمنين إنّ بينك وبينها باباً مغلقاً، قال: أيضتح أم يُكسّر، قلت: بل يُكسر، قال: ذلك أجدر أن لا يغلق ، فقلت لحذيفة : أكان عمر يعلم مَنْ الباب كما يعلم أن دون غدا الليلة إنّي حدثته حديثاً ليس بالأغاليظ فهبنا نسأله من الباب فقلنا لمسروق إسئله فسأله فقال: عمر، رواه مسلم (۱).

فمن بعد موت عمر رضي الله عنه وقعت الفتن العظام، وما زالت في زيادة إلى أن تملك الملك الجبابرة الساعون بالفساد في أرض الله، فكان قتالهم على الملك الذي قتيله شرَّ قتيل، لقوله صلى الله عليه وسلم: «شر قتيل قتيل صفين أحدهما يطلب الملك» رواه الطبراني (٢)، فكان خبر الناس فيها مَنْ لزم بيته ولم يسع فيها إلا لضرورة رخصته لله، روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إنها ستكونُ فتنة القاعد فيها خير من الماشي ، والماشي خير مِنَ الساعي إليها ألا إنها إذا نزلت ودحت، أي اتسعت مَنْ كان له إبل فليلحق بإبله ومَنْ كان له أرض فليلحق بأرضه، ومَنْ كان له غنم فليلحق بغنمه» فقال رجل: يا رسول الله فليلحق بأرضه، ومَنْ كان له الإبل ولا الغنم ولا الأرض، قال: «يعمد إلى سيفه فيدقه أرأيت مَنْ كان الا له الإبل ولا الغنم ولا الأرض، قال: «يعمد إلى سيفه فيدقه

<sup>(</sup>١) البخاري (١٣٦٨)، ومسلم (١٤٤).

<sup>(</sup>٢) الطبراني في الأوسط (٦٤٦٩)، وفي سنده مجهول فالحديث ضعيف.

بحجر شم ينجو إن استطاع النجاة، اللهم قد بلّغت، اللهم قد بلغت، اللهم قد بلغت، اللهم قد بلغت، اللهم قد بلغت، الله بلغت، فقال رجل: يا رسول الله إنْ أكرهت حتى ينطلق إلى أحد الصفين فيضربني رجل بسيفه فيقتلني فقال: «يبوء بإثمه وإثمك فيكون مِنْ أصحاب النار» رواه مسلم (۱).

تعظيم قتل النفس

روى عن سعد قلت: يا رسول الله إن مضى على بيتي فبسط يده ليقتلني قال: "كُنْ كخير ابني آدم، وتلي هذه الآية ﴿لَبِنُ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِتَقَتّلَنِي مَآ أَنَا بِبَاسِطِ يَدِى َ إِلَيْكَ لِأَقّ تُلَكُ إِنِي أَخَافُ الله وَبَالَا لَا يَعْلَمِينَ ﴿ الله الله الله عَن القتال في الفتن إلا لأجل قتال تكون به كلمة الله هي العليا بإظهار دين الله، وأما لأجل قتال تكون به كلمة القانون والعادة هي العليا فلا؛ لأنه يجر على نار الله فإن أهله يرتكبون الكبائر وهم ينهون عن الصغائر ويتساءلون عنها لعله مظهر الدنيا وتملكهم بها رقاب خلق الله، فقد ظهر أناس كثير قبل من قبل المشرق مِنْ عرب وعجم كانوا على نحو ذلك، فقتل بعضهم بعضاً على الدنيا ويزعمون آنه دين الله، فمن أخلص في قتاله لأجل أن تكون كلمة الله هي العليا عُدَّ مِنَ الذين بشربهم رسول الله، فإنّه قال: «يخرج تكون كلمة الله هي العليا عُدَّ مِنَ الذين بشربهم رسول الله، فإنّه قال: «يخرج ناس من قبل المشرق فيوطئون للمهدي سلطانه» رواه ابن ماجة والطبراني (٣).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۸۸۷).

<sup>(</sup>٢) الحديث بهذا اللفظ رواه أبو داود (٤٢٥٧) ولكن ورد دون ذكر الآية عند الترمذي وأحمد والحاكم وغيرهم والحديث باللفظين صحيح.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه (٤٠٨٨)، والطبراني في الأوسط (٢٨٥)، والبزار في مسنده (٣٧٨٤)، وأبو عمرو الداني في «الفتن» (٢٨٥)، والحديث فيه عمرو بن جابر وابن لهيعة وكلاهما ضعيف ضعفه البوصيري والشيخ ناصر وغيرهم.

وروي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إنّا أهل بيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا، وإنّ أهل بيتي سيلقون بعدي بلاء وتشريداً وتطريداً حتى يأتي قوم من قبل المشرق ومعهم رايات سود أي سوددية العز فيسألون الحق فلا يعطونه فيقاتلون فينصرون فيعطون/ ما سئلوا فلا يقبلونه حتى يدفعوها إلى (١/١٢١) رجل مِنْ أهل بيتي يملك الأرض فيملأها قسطاً وعدلاً كما ملؤها جوراً وظلماً فمن أدرك ذلك منكم أو من أعقابكم فليأتهم ولو حبوا على الثلج فإنها رايات هدى "رواه ابن ماجة والحاكم(۱)، وروي أنّ علياً رضي الله عنه قال: منّا المهدي يا رسول الله أم مِنْ غيرنا؟، قال: «مِنّا ، يختم الله بنا ، كما بنا فتح، وبنا يولف الله بين قلوبهم بعد عداوة الفتن كما ألف بين

وله في «الأوسط» عن ابن عمر: أنّه صلى الله عليه وسلم أخذ بيده علي فقال: «سيخرج مِنْ صُلبِ هذا فتى يملئ الأرض قسطاً وعدلاً فإذا رأيتم ذلك فعليكم بالفتى التميمي فإنّه يقبل من قبل المشرق وهو صاحب راية المهدي»(٣).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۰۸۲)، وابن أبي شيبة (۳۷۷۲۷)، والطبراني في الأوسط (۲۹۹۵)، والبزار (۱۶۹۱)، وابن عـدي في الكامل (۲۲۸/۶)، والحاكم (۸۶۳۶)، والأصبهاني في «دلائل النبوة» (۳۲۷) والعقيلي في الخعفاء (۶/ ۳۸۰)، والحديث منكر، متفق على ضعفه وانظر «المنار المنيف» لابن القيم وابن حجر في «لسان الميزان» والألباني في السلسلة الضعيفة (۲۰۲۳).

 <sup>(</sup>۲) الطبراني في الأوسط (۱۵۷)، وفي سنده عمر بن جابر رمي بالكذب. ورواه نعيم بن حماد في «الفـتن» (۱۰۸۹) بسند مرسلاً عـن مكحول ورواه كذلك (۱۰۹۰) وفيه ابن لهيعة، والحديث لا يصح فهو ضعيف جداً.

<sup>(</sup>٣) الطبراني في الأوسط (١٣٠٤)، وفي سنده ابن لهيعة، واستنكر معناه الهيثمي في المجمع (٧/٦١٧). لأن في متن الحديث أن النبي ﷺ أخذ بيد العباس ويد علي ثم ذكر أن النبي لم يكن يستقبل أحداً في وجهه بشيء يكرهه خاصة عمه العباس.

وله في «الكبير» عن ابن مسعود، أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «يخرج رجل من أهل بيتي يوافي أسمه أسمي وخلقه خلقي» (١) الحديث.

وفي رواية له أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «والذي بعثني بالحق أنّه منهما يعني الحسن والحسين مهدي الأمة إذا صارت الدنيا هراجاً وتظاهرت الفتن وتقطعت السبل وغار بعضهم على بعض، فلا كبير يرحم ولا صغير يوقر كبير، بعث الله عند ذلك منهما من يفتح حصون الضلالة، وقلوب غلقا، يقوم بالدين» (۱).

وفي أخرى : « كما قمت في أول الزمان ويملئ الدنيا عدلاً كما ملئت جوراً وظلماً» (٣٠).

وفي رواية عن ابن أبي شيبة أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا تمضي الأيام والليالي حتى يأتي مِنّا أهل البيت فتى لم تلبسه الفتن ولم يلبسها» (٤) إلى آخر ما ذكر في الأحاديث التى قبله.

وفي رواية لأبي نعيم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: « في حديث المهدي : يقاتل على سُنتي كما قاتلت أنا على الوحي (١).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في الكبير (۱۰۲۲۹)، وابن حبان (۱۸۷۹ ، ٦٨٢٥) وأبو عمرو الداني في «السنن » لـواردة في »الفـتن» (٥٥٦)، والحديث ضعيف بهذا اللفظ وإنما صح بلفظ: «لا تذهب الدنيا حتى يملك رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي ملأ الأرض...» رواه أصحاب السنن وأحمد.

<sup>(</sup>٢) الطبرانـي في الكبير (٢٦٧٥)، وفي الأوسط (٦٥٤٠)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٣٠/٤٢) والحديث موضوع. وعلامة الوضع عليه ظاهرة.

<sup>(</sup>٣) جزء من الحديث السابق.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي شيبة (٣٧٦٤١) ومن طريقه عبد الله بن الإمام أحمد في «زوائد فضائل الصحابة» (١٨٩٠) عن ابن عباس موقوفاً وليس مرفوعاً، وكذا رواه ابن عساكر في تاريخه (٣٢/ ٢٨٢).

وفي رواية للحاكم أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «إنّه يكون بالناس بلاء شديد مِن سلطانهم حتى تضيق الأرض عنهم» إلى أن قال: «لا تدخر الأرض شيئاً من بدرها إلا أخرجته ولا السماء شيئاً من قطرها إلى صبته» (٢) الحديث.

روى أحمد وأبو داود والترمذي قال: حسن صحيح أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا تذهب الدنيا حتى يملك العرب رجل مِنْ أهل بيتي يواطئ اسمه أسمي واسم أبيه أسم أبي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً»(٣).

والأحاديث في المهدي كثيرة وقد آن ظهوره بعلامة من قام اليوم بالقتال المطهر دين الله، فإنّ العرب قد تؤدبت بمطر الدنيا ونرجوا التمكين به إلى أن يقوم به المهدي ولى الله.

روى عن سالم بن عبد الله بن عمر أنّه قال: يا أهل العراق ما أسألكم عن الصغيرة وما أركبكم الكبيرة سمعت أبي يقول: سمعت رسول الله صلى الله على عليه وسلم يقول: «إنّ الفتنة تجيء من هاهنا وأومئ بيده نحو المشرق من حيث يطلع قرن الشيطان، وأنتم يضرب بعضكم رقاب بعض، وإنما قتل موسى/ (١٢١/ب)

<sup>(</sup>١) أورده نعيم في «الفتن» (١٠٩٢) عن عائشة مرفوعاً والحديث ضعيف فيه رجل مجهول، ونعيم بن حماد فيه كلام.

<sup>(</sup>٢) الحاكم ٥٨٤٣٨) وضعفه الذهبي بقوله: إسناده مظلم.

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٤٢٨٢)، وهو حديث صحيح.

ورواه باختصار الترمـذي (٢٢٣٠)، وأحمـد (٢/ ٣٧٦، ٣٧٧، ٤٣٠، ٤٤٨) والطبرانـي في الكبير (١٠٢١٨)، والبـزار (١٨٠٤) والقطيعـي في «بجزء الألف دينار» (١٣١) والرامهرمزي في «المحدث الفاصل» (٣٢٩) والحديث صحيح مختصراً.

الذي قتل من آل فرعون خطأ، فقال الله له ﴿وَقَتَلَتَ نَفْسَا فَنَجَّيْنَاكَ مِنَ ٱلْغَمِّرِ وَفَتَنَاكَ مِنَ ٱلْغَمِّرِ وَفَتَنَاكَ فَتُتُونَـاً ﴾ [طه: ٤٠] » رواه مسلم(١).

ولهما عن المقداد قلت يا رسول الله: أرايت إن لقيني رجل من الكفار فأقتتلنا فضرب إحدى يدي بالسيف فقطعها ثم لاذ مني بشجرة فقال: أسلمت لله أأقتله؟ قال: «لا تقتله، فإنك إن قتلته فإنه بمنزلته قبل أن تقتله، وإنك بمنزلته قبل أن يقول كلمته التي قالتها» (٢).

ولهما عن أسامة قال: بعثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الحرقة من جهينة فيصبحنا القوم على مياههم، ولحقت أنا ورجل من الأنصار رجل منهم فلما غشيناه قال: لا إله إلا الله فكف عنه الأنصاري فطعنته برمحي حتى قتلته، فلما قدما بلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فقال لي: «يا أسامة أقتلته بعد ما قال: لا إله إلا الله»، قلت: يا رسول الله إنما قالها متعوذاً قال: «أقتلته بعدما قال: لا إله إلا الله»، فما زال يكررها حتى تمنيّت أنّي لم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم. (٣)

و في رواية أنّه قال : «أفلا شققت عن قلبه» (٤).

ولمسلم أنَّه قال: يا رسول الله أستغفر الله لي، قال: « فكيف تصنع بلا إله إلا الله إذا جاءت يوم القيامة فجعل لا يزيد على أن يقول: فكيف تصنع بلا إله

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۹۰۵).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٧٩٤)، ومسلم (٩٥).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٠٢١)، ومسلم (٩٦).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٩٦).

إلا الله إذا جاءت يوم القيامة»(١).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يزال العبد في فسحة مِنْ دينه مالم يصب دماً حراماً» رواه البخاري (٢). فمن راقب الله في قتاله بالأمور الأربعة تحرى فيه أنْ لا يقاتل إلا مَنْ تحقق عنده أنّه كافر بالله، فمتى علم إسلامه كف عنه خشية إنْ قتله أنْ تأتي كلمة الإخلاص تحاجّه يوم الله، فإنّ خصم بها حق عليه وعيد ما قال الله ﴿وَمَن يَقْتُل مُؤْمِناً مُّتَعَمِّدا فَجزَآؤُهُ وَجَهَنَّمُ خَلِدا فِيها وَعَن بَلهُ وَلَعَنهُ وَأَعَد لَهُ وعَذابًا عَظِيمًا ﴿ النساء: ٩٣ فَكم مِن أحاديث وردت فيمن قتل مؤمناً متعمداً تشديداً عليه بوعيد آية الله؟ فما أحد باشر الإيمان قلبه إلا أشتد خوفه مِنْ أن يقاتل مؤمناً بالله بل ولا يحمل عليه مسلاحاً لقوله صلى الله عليه وسلم: « مَنْ حمل علينا السلاح فليس منا ومن غشنا فليس منا» رواه مسلم (٣).

فإذا كانت الفتنة بين المسلمين فالواجب عليهم أن يحكموا فيهم قوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآمِفَتَانِ مِنَ اللَّمُ وَمِنِينَ الْقَدَّ عَلَى الْمُوْمِنِينَ الْقَدِّ عَلَى اللَّهُ فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَىٰهُمَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ الْقَدِّ عَلَى اللَّهُ فَإِن فَآءَتُ فَأَصْلِحُواْ اللّهُ فَإِن فَآءَتُ فَأَصْلِحُواْ اللّهُ خُرَكُ فَقَاتِلُواْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عنهما والصبر فيما الضياد الله عنهما إلى أنْ يفرّج الله بموت أو بمطهر دين الله، فإنْ غصبوا أحداً الله منهم إلى أنْ يفرّج الله بموت أو بمطهر دين الله، فإنْ غصبوا أحداً

تكثير السواد في الفتن

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۷).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٤٦٩).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٠١) وأخرج الشطر الأول منه البخاري (٦٤٨٠).

(1/177)

على القتال فلا عليه جناح إذا هو كثر سوادهم وبغض / بغيهم ولا يرضى به ولا يتابع فيه خوفاً مِن الله فلو قتل في سوادهم عُدّ من المستضعفين الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً إلى الفرار منهم إلى طائفة قائمة بالحق لله، أما إذا قدر على الفرار إليها فلا عذر له، وكل أبصر بنفسه فما حكم الله عليه، أما المتابع للطائفة الباغية، الراضي ببغيهم فهو منهم محشوراً معهم إلى نار الله.

روى عن محمد بن عبد الرحن قال: قطع على أهل المدينة بعث فأكتتب فلقيت عكرمة فأخبرته فنهاني أشد نهياً وقال: أخبرني ابن عباس أن ناساً مِنَ المسلمين كانوا مع المشركين يكتّرون سوادهم، يأتي السهم فيصيب أحدهم فيقتل أو يضرب فأنزل الله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلَتَكُةُ ظَالِمِيٓ أَنفُسِهِمٍ قَالُواْ فِيمَ كُنتُم قَالُواْ كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُن أَرْضُ ٱلله وَاسِعَة فَتُهَاجِرُواْ فيها فَالُواْ كُنتا مُسْتَضْعَفِينَ مِن ٱلرِّجَالِ فيها فَأُوْلَتِهِكَ مَأُولِهُم جَهَنَّم وَسَآءَت مصيرًا ﴿ إِلّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِن ٱلرِّجَالِ فيها فَأُولَتِها وَالله الله عَلَى مَن الرِّجَالِ وَالله أَن يَعْقُو عَنهُم وَكَانَ ٱلله عَفُولًا ﴿ الله النساء: ٩٧ - ٩٩ ]» فعلم مِن الآية أن الهجرة واجبة من أرض المشركين إلى أرض طائفة قائمة بالحق شهداء به الآية أنّ الهجرة واجبة من أرض المسركين إلى أرض طائفة قائمة بالحق شهداء به الله، هذا على المستطيع، أما على المستضعفين ففيه التفصيل الذي ذكر في آية الله.

ومن الكبائر الموجبة للنار عقوق الوالدين، فمن عقهما فلا يقبل منه هجرة ولا جهاد أكبر ولا أصغر في الله قال تعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيهِ حَمَلَتُهُ وَلا جهاد أكبر ولا أصغر في الله قال تعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُر لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَهُ اللهِ عَلَى الله عليه وسلم الله على الله عليه وسلم قال: أبايعك على الهجرة والجهاد، أبتغى الأجر مِنَ الله قال: «هل من والديك قال: أبايعك على الهجرة والجهاد، أبتغى الأجر مِنَ الله قال: «هل من والديك

العقوق

<sup>(</sup>١) البخاري (٤٣٢٠).

حي؟" قال: نعم، كلاهما قال: «فتبتغي الأجر مِنَ الله؟" قال: نعم قال: «فأرجع إلى والديك فأحسن صحبتهما» رواه البخاري ومسلم (١) ، فعُلِمَ مِنَ الآية والحديث أنّ رضى الوالدين أو أحدهما هو مِنْ رضى الله. فلا شيء مقدم بعد رضى الله إلا رضاهما في طاعة الله، أما في المعصية فلا، فإنه لا طاعة لمخلوق في معاصي الله، إنما الطاعة في المعروف الذي يرتضيه الله، فرضاهما مقدم على الهجرة والجهاد في سبيل الله، فلا خروج إلى الجهاد إلا بإذنهما إلا إذا تعبّن عليه، ووجد من يكفيهما مؤنه وخدمة فلا عليه إذا عصاهما جناح من الله.

روى عن معاوية بن جاهمة أنّه جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله أردت أن أغزو وجئتك أستشيرك فقال: «فهل لك مِنْ أم؟» قال: نعم، قال: «فألزمها/ فالجنة عند رجلها» رواه أحمد والنسائي (۲).

وروي عن أبي هريرة ، أنّ رجلاً قال: يا رسول الله مَنْ أحق الناس بصحبتي قال: «أمك»، قال : «أمك»، قال ثم مَنْ ؟ قال: «أمك»، قال ثم مَنْ ؟ قال: «أباك» رواه البخاري ومسلم (٣).

والمراد بالصحبة ولو كانا كافرين بقيد المعروف كما قال تعالى: ﴿ وَإِن جَلَمُ لَكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِمِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي

<sup>(</sup>١) مسلم (٢٥٤٩) وهو من أفراده.

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي في المجتبى (٦/ ١١)، وفي الكبرى (٣٦١٤)، وابن ماجه (٢٧٨١)، وأحمد (٣/ ٤٢٩)، وابن سعد في اللحيد والمثاني» (١٣١٧) وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٣١٧) والطبراني في الكبير (٢٠١٤، ٢٢١١)، والبيهقي في السنن (٩/ ٢٦)، وفي السعب (٧٨٣٧)، والخطيب في تاريخه (٣/ ٢٢) والحديث حسنه الشيخ ناصر في «السلسلة الصحيحة» (٩٩٥) ولكن الحافظ ابن حجر أعلّه في الفتح (٦/ ١٤٠) وقبله الدارقطني في العلل (٧/ ٧٤-٧٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦٢٦٥)، ومسلم (٢٥٤٨).

آلدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان: ١٥] أي بمعروف الخدمة والنفقة عليهما والنصح لهما في الله، ولا يتبعهما في شيء مما هو عليه مِنْ معاصي الله، إنّما الواجب عليه إتباع مَنْ دعاه بمعروف القول والعمل إلى الله كما قال تعالى: ﴿وَٱتّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ﴾ [لقمان: ١٥] فمَنْ خالف قيود ممن ذكر فما هو إلا تابع هواه وهوى مَنْ طغى وعتى وتجبر وتكبّر على أحكام الله، لا سيما المتبع هواه في شهر رمضان أو في عقوق الوالدين أو في تركه الصلاة على نبي الله حين ما يذكر بامتثال أمر أو نهي منكر، ولم يمتثله في الله.

روى عن أنس وغيره أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رقى على المنبر فخطب الناس فقال: «آمين» ثلاث مرات، فقالوا: يا رسول الله سمعناك تقول آمين ثلاث مرات فقال صلى الله عليه وسلم: «جاءني جبريل فقال رغم أنف رجل أدرك شهر رمضان فأنسلخ فلم يغفر له، فقلت: آمين، وقال: رغم أنف رجل أدرك أبويه ولم يغفر له، فقلت: آمين، وقال: رغم أنف رجل ذكرت عنده ولم يصل عليك، فقلت:آمين» رواه مسلم (۱۱)، فمن أكبر الكبائر التي يعذب بها المتجبّر بالطاغوت ما ذكر في قوله صلى الله عليه وسلم: « الكبائر الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، واليمين الغموس» رواه البخاري (۱۲). فالغالب أن مَنْ سعى في الأرض بالجبروت والتكبّر لا يكون ما ذكر في الحديث من الأربعة الخصال إلا وصفه المبعد مِنَ الله فيكون بها قاطعاً مِن ذكر في الحديث من الأربعة الخصال إلا وصفه المبعد مِنَ الله فيكون بها قاطعاً مِن أمر الله بإيصاله، وواصلاً مِنْ أمر يقطعه الله، فيعدُ بمن قال الله فهيم: ﴿ٱلَّذِينَ أمر الله بإيصاله، وواصلاً مِنْ أمر يقطعه الله، فيعدُ بمن قال الله فهيم: ﴿ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۵۵۱).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٦٧٥).

فِي ٱلْأَرْضَ أُوْلَـ لِكَ هُمُ ٱلْخُلسِرون عَن البقرة: ٢٧] وهي النار التي وقودها الناس والحجارة، ويجعل المرتابون في أسفل درك منها لكونهم أشر من الكفار بِ الله، فمتى تمكّن الارتياب في قلب منافق كان قاطعاً لرحمه القريب مِنْ أب وأم القطيعة وأخ وأخت وابن وبنت، وما تناسل منهم ولو البعض منهم، ولم يراقب فيهم الله وكان قاطعاً لرحمة البعيد مِنْ صهر وقرابة أم وما تناسل منهم، ولو البعض منهم غير خائف فيهم وعيد عليه، والوعيد في قطعهم على قدر/ ما أصابهم، لا سيما (١/١٢٣) إذا هو علم بقوله صلى الله عليه وسلم: «إنّ الله خلق الخلق حتى إذا فرغ منهم قامت الرحم فقالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة، قال: نعم، أما ترضين أن أصل من وصلك، وأقطع مَنْ قطعك، قالت: بلى، قال: فذلك لك». ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أقروا إن شنتم ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُولَـٰ إِلَى ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ ﷺ [محمد: ٢٢]» رواه السبخاري ومسلم(١١)، فمتى كان قاطعاً لرحمه كان لغيرهم أقطع وأقطع، وكان كثير الأذية على المؤمنين بالله لا سيما أذى الجار الجار فإنّ أذيته له أكثر ولا يؤمن شروره وربما يؤدّ به ذلك إلى سلب الإيمان بالله لقوله صلى الله عليه وسلم: «والله لا يؤمن ، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن! ، قيل مَنْ يا رسول الله؟ قال: الذي لا يأمن جاره بوائقه أي شروره ، رواه البخاري ومسلم (٢)، فعلامة ثبات الإيمان في القلب الإحسان إلى الجار لقوله صلى الله عليه وسلم: "مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره، ومن كان يـؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومَنْ كان يؤمن بالله واليوم

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٥٥٤)، ومسلم (٢٥٥٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٧٠٥)، ومسلم (٢١).

الآخر فليقل خيرا أو ليسكت واه مسلم (١). فمن لا يجاهد بالأمور الأربعة نفسه على أن يخلص في عبادة الله كان فاسد العبادة لله ولا تصح عبادة الله إلا بالإحسان فيمن أمر الله بوصفه فيه بقوله: ﴿وَاَعْبُدُواْ الله وَلا تُشْرِكُواْ بِهِ شَيئاً وَبِالْهِ مِسْنَا وَبِدِى الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الله وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَنَا وَبِدِى الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَىٰ وَالْجَارِ الْجَارِ الله وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَانُكُمْ ﴿ وَالْمَسْكِينِ وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَانُكُمْ ﴿ وَالْسَاء : ٣٦] فَمَنْ صَنَع فيهم الإحسان امتثالا لأوامر ربه حسنت له عبادة الله فعلى قدر إحسانه عليهم تكون خيريته في الناس وعند الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "خير الأصحاب عند الله خيرهم لحصاحبه وخير الجيران عند الله خيرهم لجاره" رواه الترمذي (٢) وبالضدِّ يكون الشرير فإنَ مَن صاحبه لا يرى منه خيراً تجد عاقبته في خلق الله، فمتى صنع معه خير أمن عليه به حتى يودي أن لا يكون قلبه منّه في الله فإن مِنّه الرجال أثقل من الجبال، وهي تحبط الأعمال التي يقصد بها وجه الله، وتكثر بالمنّة الأذية حتى ينزع بها الرحمة ممن مَنّ بمعروفه على أحدٍ في الله، فإذا نزعت بها الرحمة لا يبالي بجوع جاره ويدعه جاتعاً وهو شبعان بكثير نعماء الله فيضعف بذلك

(١) مسلم (٤٨).

<sup>(</sup>۲) الترمذي (۱۹٤٤)، وأحمد (۲/ ۱۹۷۷)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۱۱۵)، وابن المبارك في «الجهاد» (۲۱۲۱)، وفي «البر والصلة» (۲۱۸)، والدارمي (۲۶۳۷)، وابن أبي الدنيا في «مكارم المخطرق» (۲۸۲۱)، وغيد بن حميد (۲۶۳)، وابن حبان(۵۱۸ ، ۵۱۹) وابن خزيمة (۲۵۳۹)، والدقاق في «مجلس في رؤية الله» (۲۱۷)، وسعيد بن منصور في سننه (۲۳۸۸)، والحاكم (۱۲۲۰)، والخطيب في تاريخه (۲۲/ ۲۷)، وفي «الجامع لأخلاق الراوي» (۱۷۲۷). والحديث صحيح صححه الحافظ ابن حجر في «الأمالي المطلقة» (۲۰۷)، والشيخ ناصر في السلسلة (۱۰۲).

الإيمان في قلبه أو ينزع منه إذا هو تمادى على الإصرار عليه، ولم يبالي فيه بوعيد الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «ليس المؤمن الذي يشبع وجاره جائع» رواه الحاكم وصححه (۱). وفي رواية: «ما آمن/ مَنْ باتَ شبعاناً وجاره (۱۲۳/ب) طاوياً» (۲) وروي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «أبما أهل عرصة أصبح فيهم أمرؤ جائع فقد برئت منهم ذمّة الله تبارك وتعالى» رواه الحاكم وصححه (۱) فمتى أحد لم يرحم جائعاً فكذلك لم يرحم صغيراً ولا يوقر كبيراً إلا لأجل دنيا لا لأجل الله.

روى أنّـه صـلى الله علـيه وسـلم قال: «ليس مِنّا مَنْ لم يرحم صغيرنا ولا الاستخفاف بأهل يعـرف شـرف كـبيرنا» رواه الترمذي<sup>(٤)</sup>، فذلك لا يعدُّ من المسلمين إلا اسما لا الفضل

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في «الأدب المفرد» (۱۱۲)، وعبد بن حميد (۲۹۶)، وهنّاد في «الزهد» (۱۰٤٤)، وأبو يعلمى (۲۲۹۹)، وابسن أبسي الدنيا في «مكارم الأخلاق» (۳٤۷)، والطبراني في الكبير (۱۲۷٤۱) وتمام في فـوائده (۱۲۲۲)، والحـاكم (۷۳۰۷) والخطيب في تاريخه (۱/۱۰)، والبيهقي في سننه (۱۰/۳) وفي الشعب (۲۵۳٦) والحديث صحيح، وأنظر السلسلة الصحيحة (۱٤۹).

<sup>(</sup>٢)رواه الطبرانـي في الكـبير (٧٥١)، وابـن أبي الشيبة (٣٠٣٥٩) وحسّنه الحافظ ابن حجر في «القول المسدد» (٢١)

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٣/٣٣)، وابن أبي شيبة (٤٢٦)، والطبراني في الأوسط (٨٤٢٦)، والحارث بن أبي أسامة (٢١٦٥ – زوائده)، وأبو يعلى (٥٧٤٦)، والحاكم (٢١٦٥) والحديث حكم عليه بالوضع عدة من أئمة الحديث وحكم عليه الحافظ بأقبل من ذلك فقال هو منكر وكذا طعن بالحديث الزيلعي والذهبي، والحديث منكر.

<sup>(</sup>٤) بهذا اللفظ رواه الترمذي (١٩٢٠)، ورواه بلفظ آخر أبو داود (٤٩٣٤)، وأحمد (٢/ ١٨٥،٢٠٧)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٥٣–٣٥٥)، والحميدي (٥٨٦)، وهناد في «الزهد» (١٣٢١) والبخاري في «أمثال الحديث» (١٧٣)، والبيهقي في الشعب (١٠٩٧٦، ١٠٩٧٧) والحمديث صحيح.

حقيقة عند الله، فإنّه لا يعد منهم حقيقة إلا من رحم الصغير ووقر الكبير قدراً أو علماً أو نسباً ابتغاء ثواب الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: ﴿إِن مِنْ إجلال الله إجلال ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالي فيه والجافي عنه، وإكرام ذي السلطان المقسط» رواه أبو داود (١).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «ليس مِنْ أمتي مَنْ لم يجل كبيرنا ويبرحم صغيرنا، ويعرف لعالمنا حقه» رواه أحمد (٢) فمتى أحد جاهد نفسه بالأمور الأربعة على صنع ما ذكر كُلّه كان لأهله مِنْ خير رجال الله، وإذا لم يصنع فيه إلا بغير ما أمر به كان مِنْ شرار خلق الله، فعلى قدر ما يصلح الرجل في حاله بالأمور الأربعة يبصلح له نسائه لتعلميه إياهن وتخلقهن بخلقه في الله، وعلى قَدْر ما يفسد حاله بتركه الأربعة الأمور يفسد له نسائه لتركه تعلمهن وتخلقهن بخلقه المبغوض لدى الله، فلا يكون النساء صالحات إلا بصلاح الرجال عالمبأ، وفسادهن بفساد الرجال كما هو مشاهد في أرض الله، فعلامة صلاحهن في قوله ﴿فَالصَّلِحُنتُ قَانِتَاتُ أَي عابدات ﴿حَافِظُاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ الله ﴾

<sup>(</sup>١) أبـو داود (٤٨٤٣)، والـبخاري في «الأدب المفـرد» (٣٥٧)، والمـروزي في «زوائد الزهد» (٣٨٩)، والبيهقي في السنن (٨/ ١٦٣)، وفي الشعب (٢٦٨٥) عن أبي موسى الأشعري والحديث حسن.

<sup>(</sup>٢) أحمد (٣٢٣/٥)، والبخاري في المتاريخ (٣١٢/٧)، والحاكم (٤٢١)، عن عبادة بن الصامت، والحديث حسن.

وهــو مــروي عن أبي إمامة عند البخاري في «الأدب المفرد» (٣٥٦) والطبراني في الكبير (٧٧٠٣ ، ٧٨٩٥ والطبراني في الكامل (٧/ ٨٠) والحديث صحيح.

نسائه أنفسهم عن الزنى وعن الخيانة في أمانة الله، فعلى قدر ما يطيع ربه يطعن نسائه إياه، وعلى قدر ما يعصي ربه يكن عاصيات له ساعيات في سخط الله.

إغضاب الزوج

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «والذي نفسي بيده ما مِنْ رجل يدعوا امرأته إلى فراشه فتأبى إلا كان الذي في السماء ساخطاً عليها» وفي رواية: «لعنتها الملائكة حتى تصبح»(١).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "لو كنت آمراً أحد أن يسجد لأحدٍ لأمرت المرأة أن تسجد لنووجها" رواه الترمذي (٢). فقل مِنْ النساء أنْ تكون مطيعة لنزوجها وهي الصالحة الطائعة لأحكام الله، أما أكثرهن فعاصيات على الأزواج لعصيانهن أمر الله ، فعصيانهن مِنْ عصيان الرجال، فقل مَنْ يوجد منهم طائع لله، فيكن نسائه طائعات لله وله، لكونه مطيعاً لله، فينبغي التزوّج إليه وترك التزوّج من هو مصر على معاصي الله، فإن نسائه يكن مثله فتتربا إحداهن على الخلق السيء ، وهي التي نهى عن تزوجها رسول الله/ فقال: "إياكم (١/١٢٤) وخضراء الدمن، المرأة الحسناء في المنبت السوء" (٣)، فمن لا يجاهد نفسه بالأربعة وخضراء الدمن، المرأة الحسناء في المنبت السوء" (١)، فمن لا يجاهد نفسه بالأربعة قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ يُؤْذُونَ ٱللهُ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ ٱللهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَة وَاَعَدَّ

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٠٦٥) مسلم (١٤٣٦) واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>۲) الترمذي (۱۱۰۹)، وابن ماجه (۱۸۰۲)، وابن حبان (۲۹۷۷) وابن أبي الدنيا في «العيال»(۳۶)، والبيهة في في السنن (۷/ ۲۹۱) والمدقاق في «مجلس في رؤية الله» (۹۱۳). عن أبي هريرة وهو حديث صحيح، وفي الباب عن معاذ وعائشة وعبد الله بن أبي أوفي.

<sup>(</sup>٣) الرامهرمزي في «الأمثال» (٨٤)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (٩٥٧)، والديلمي في «مسند الفردوس» (١٥٣٧) وهـو كذلك في «الأفراد» للدارقطني، وهو حديث موضوع وهو من الأقوال التي جرت في الأمثال وقد نسبه جمع كثير من الأدباء وأهل اللغة للرسول ﷺ ولا يثبت عنه.

لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا ٱحتَى سَبُوا فَقَدِ ٱحْتَمَلُوا بُهُ قَانًا وَإِقْمًا مُبِينًا ﴿ وَيَكُذِبِ هَذَا، ويرمى هذا، حتى يصبح مفلسا هذا، ويقذف هذا، ويظلم هذا، ويكذب هذا، ويرمى هذا، حتى يصبح مفلسا من كل خير يستحق حتى يعد من الأخيار، الذين هم أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين بالله، روى أنّ أبا سفيان أتى على سلمان وصهيب وبلال في نفر فقالوا: ما أخذت سيوف الله من عنق عدو الله مأخذها فقال أبو بكر: تقولون هذا لشيخ قرشي وسيدهم، فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إيا أبا بكر لعلّ كأغضبتهم، لمن كنت أغضبتهم، فقد أغضبت ربك فقال: يا أخوتاه لعلي أغضبتكم فقالوا: لا ثم قالوا: يغفر الله لك يا أخينا، رواه مسلم والترمذي، (۱)، فهذا حال الأخيار فيما بينهم، أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين بالله.

أذى ممالحين

أما حال الأشرار فهم أذلة على الكافرين والفاجرين لأجل دنياهم وسيادتهم بها عليهم، أعزة على المؤمنين بالله، فهم يدعون إلى الذل للحق وهم يأبون إلا التعزز بالباطل الذي غلوا به وعلوا في أرض الله، فأهانوا بذلك سلطان الله في أرضه ومَنْ حكم به وهو كتاب الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ أهان السلطان أهانه الله» رواه الترمذي (٢) ، فعلى قدر ما يهينون كتاب الله بالتولي عنه ولم يعظموا الحاكم به يهينهم الله في الدنيا بالذل لأهلها، حتى تضيق معيشتهم به ويعموا به عن كلّ

<sup>(</sup>۱) مسلم(۲۵۰۶).

<sup>(</sup>۲) الترمذي (۲۲۲۶)، وأحمد (٥/ ٤٢ ، ٤٨)، والطيالسي في مسنده (٨٨٧)، والبخاري في «التاريخ الكبير» (٣٦٦/٣)، وابن أبي عاصم في السنة (١٠١٨)، والبزار في مسنده (٣٦٧٠)، وابن حبان في «الثقات» (٤/ ٢٥٩)، والبيهقي في السنن (٨/ ١٦٣)، والحديث ضعيف، وحسنه الشيخ ناصر رحمه الله.

في الأمانة والخيانة

خير الله، ويهينهم في الآخرة بالعمى حتى يقول أحدهم: لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً؟، فيقال له : كذلك أتتك آياتنا فنسيتها، أي تركتها، وكذلك اليوم تنسى؛ أي يترك منسياً مِنْ رحمة الله ، إذ لا يرحم في الآخرة إلا المتقين لقوله تعـــالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوٰةَ وَٱلَّذِينَ هُم بِعَايَلْتِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّاعْرِافَ: ١٥٦] فَهِم الذِّينِ إِذَا ائتمنوا على شيء أدّوه إلى من أودعهم إياه ولم يخبون في أمانة الله، قبال تعمالي : ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَكِيل ٱللَّهِ أُوْلَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢١٨] فـلا تأتي الهجرة بعد الإيمان والجُهاد إلا بُالأمور الأربعة التي هي طريقة الإسلام والاستسلام لله فيرى بها المجاهدة نفسه/ بالتكاليف الشرعية عليه أثقل من الجبال للمطالبة فيها بالإخلاص، فكلّ ما قال قولاً أو عمل عملاً بالشرع رآه مهلك بالرياء والسمعة والعجب به والتكبر، فيبغضه الله فالبغض عليه من أصعب الصعاب الذي يصيّره حائراً لا يدري أهو ناج أو مكردس في ناد الله، قال تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَال فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانَۚ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ [الأحزاب: ٧٢] أي بما خفي فيها من الآفات التي تحول بينه وبين أداء الأمانة لله فمن أدَّاها بالإخلاص لله فيهما عُدَّ مِنْ خيار الذين تتلقاهم بالبشائر ملائكة الله، ومَنْ لم يؤدها بالإخلاص لله لكونه خان فيها عُدّ مِنَ الأشرار الذين نقضوا ميثاق الله ﴿ أُوْلَلِكَ لَهُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوٓءُ ٱلدَّارِ ١٤ [الرعد: ٢٥] ويقال لهم ﴿أَفَلَمْ تَكُنْ ءَايَنتِي تُتَّلَىٰ عَلَيْكُمْ فَآسَّتَكَبْرَتُمْ وَكُنتُمْ قَوْمًا مُجْرِمِينَ ﴿ [الجائية: ٣١] ونحو ذلك من الآيات الموبخة لهم مِنَ الله، فأشرهم الذين خانَ في الودائع والغنيمة لخيانته فيما كُلُّف من شرع الله، روي عن ابن مسعود قال:

(القتل في سبيل الله يكفّر الذنوب كُلّها إلا الأمانة؛ يؤتي العبد يوم القيامة فيقال له : أدّ أمانتك، وإن قتل في سبيل الله قال: أي ربّ كيف وقد ذهبت الدنيا، فيقول: انطلقوا به إلى الهاوية فينطلقوا به إلى الهاوية، وتتمثل له أمانته كهيئتها يوم دفعت إليه، فيراها فيعرفها فيهوى في إثرها حتى يدركها فيحملها على منكبيه حتى إذا ظن أنّه بلغ زالت عن منكبيه فهو يهوى في إثرها أبد الآبدين، ثم قال: الصلاة أمانة، والوضوء أمانة، والكيل أمانة، والوزن أمانة، وأشياء عددها، وأشد ذلك الودائع، قال: فأتيت البراء فقلت: ألا ترى ما قال ابن مسعود! قال: صدق، أما سمعت الله يقول: ﴿إِنَّ ٱللّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ ٱلْأَمَننَتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ النساء: ١٥].

قال زيد بن أسلم: (هي الصلاة والصوم والغسل من الجنابة وما يخفي من المشرائع) رواه البيهقي (١). فهذه التكاليف المذكورة هي أحكام أمانة الله فمّن أدّاها كما أمر نجى من النار، وإنْ أخل بشيء منها فهو تحت المشيئة ، إما عفواً أو عذاباً بنار الله، وإلا الودائع وما تعلق به شيء من حق خلق الله فلا بدَّ مِن القصاص فيه على ما شاء الله، فأكثر الناس اليوم غافلون عن بيان ما ذكر حتى أضاعوا أمانة الله، لا سيما الذين وسِدَ إليهم أمر الإمارة، فإنهم قد أضاعوا بها أحكام الله، فهذا الشأن من علامة قيام الساعة التي تقوم على شرار خلق الله.

روى عن أبي هريرة أنّ أعرابياً سئل النبي صلى الله عليه وسلم: متى الساعة؟ قال: إذا ضُيعت الأمانة فأنتظر الساعة. قالوا كيف: إضاعتها؟ قال: إذا

<sup>(</sup>١) البيهقي في الشعب (٥٢٦٦)، قال المنذري في الترغيب (٣٥٨/٢):، رواه البيهقي موقوفاً ورواه بمعناه هو وغيره مرفوعاً والموقوف أشبه.

وقـال في مكـان آخـر (٤/٤): رواه أحمـد والبيهقـي موقوفاً وذكر عبد الله بن الإمام أحمد في كتاب الزهد أنه سأل أباه عنه فقال: إسناد جيد، وحسنه الألباني رحمه الله.

وسِدَ الأمرُ إلى غير أهله» رواه البخاري(١١)، فخيار الناس يشفقون أن تقوم عليهم فيستعدُّوا لها بالصلاح والإصلاح ما استطاعوا في الله ، وشرار الناس لا يشفقون أنْ تقومَ عليهم، ويستعجلونها بالفساد والإفساد لعدم يقينهم في الوعيد بها من الله، فعلامة الأخيار أنهم لا يتولون / أمر الناس إلا كُرهاً عليهم لأجل قيام دين (٢/١٢٥) الله ، وعلامة الأشرار أنهم يتولون أمر الناس بالحبة له مع طلبه لأجل الرئاسة والعلو به في أرض الله، روى عن عبد الرحمن بن أبي سمرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تسأل الإمارة فأنك إنْ أعطيتها مِنْ غير مسألة أعنت عليها، وإن أعطيتها عن مسألة وكّلت إليها، وإن حلفت على يمين فرأيت غيرها خيراً منها فإتِ الذي هو خير منها ، وكفر عن يمينك»رواه البخاري ومسلم<sup>(۲)</sup>، فقلَّ مَنْ يوجد اليوم مَنْ يكره الإمارة ويولاها على كراهة منه فيعدل بها لله، فلا يطلبها إلا الذي لا يعلم بآفاتها ومتى علمها كرهها لله، روى عن أبي ذر قلت : يـا رسـول الله: ألا تـستعملني فقال: «يا أبا ذر إنّها أمانة وإنّها يوم القيامة خِزيُ وندامة، إلا مَنْ أخذها بحقها وأدى الذي عليه فيها » رواه مسلم (٣) فلا يُعدّ مِنَ الأخيار إلا الـذي أدى فيها حق الله، ومن لم يؤده فيها عُدَّ مِنَ الأشرار فيخزى بها في الدنيا بضنك المعيشة فلا يأكل إلا حرام ويخزي بها في الآخرة بما يَسرُّ فيها الندامة التي يزداد بها عذاباً في نار الله، فيكون عذابه فيها على قدر ما غشَّ رعيته بالأحكام الجبروتية ، حتى أكَّلهم بها حرام مال الله.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٩، ٦٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٢٤٨)، ومسلم (١٦٥٢).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٨٢٥)

غش الرعية

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «ما مِنْ عبد يسترعيه الله رعية يموت يـوم يمـوت وهـو غـاش لـرعيته إلا حـرّم الله عليه الجنة» وفي رواية : «لم يحطها بنصيحة لم يجد رائحة الجنة» رواه البخاري ومسلم (١١).

فلا تكون النصيحة إلا بالعدل في الإمارة والإحسان بها والتواضع لأحكام الله، فمنْ تواضعَ لها فقد خفض جناحيه للمؤمنين بالله، ومَنْ لا يتواضع لها فما خفض جناحه لهم، وما هو إلا مِنْ المتكبرين بجبروته وعات على الله فلا يتخلُّق بُخلت نبيه ما دام على جبروته ، ويتبرأ منه يوم يلقى الله إذْ لا يكون متخلَّقا بخُلْ ق نبيه إلا الذي أمتثل لقوله تعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَلِيظَ ٱلْقَلَّبِ لَآنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَآعَفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ﴾ [آل عسران: ١٥٩] فمَنْ صنع في إمارته كما أمر نبيه فيها عُدّ مِنْ أهل الرفق بـرعاياهم الذين يرفق بهم الله، ومَنْ لا يصنع فيها إلا بالفظاظة والغلاظة ١٢/ب) بأحكام الجبروت/ عُدّ مِنَ أهل الشق برعاياهم الذين يشق عليهم الله.

12:65

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «اللهَّم مَنْ ولي مِنْ أمر أمتى شيئاً فشَقَّ عليهم فَشُق عليه، ومَنْ رَفَق بهم فأرفق به» رواه مسلم(٢) فمن الشق عليهم الاحتجاب عن سماع دعاواهم فيأكل قويهم ضعيفهم ، فلا ينتصف المظلوم من ظالم فيبغضه الله، فبذلك لا يدخله المحتاجين إلى ما يستحقونه ، مما هو حاكم عليه من مال الله، فيصبحوا بمنعهم من ذلك فقراء خلق الله، فيكون بذلك محجوباً يوم القيامة عن رحمة الله.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳۷۱ ، ۲۷۳۲)، ومسلم (۱٤۲).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۸۲۸).

روى عن أبي مريم الأزدي أنّه قال لمعاوية: سمعت رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم يقول: «مَنْ ولاه الله شيئاً من أمر المسلمين فأحتجب دون حاجتهم وخلتهم وفقرهم إلا أحتجب دون حاجته وخلته وفقره يوم القيامة» فجعل الرعبة معاوية رجلاً على حوائج الناس رواه أبو داود والترمذي (۱) فأمراء الجور يكونون على نحو ما ذكر في الشق على رعاياهم، فيا ويلهم يوم حساب الله، ويشتد عليهم الويل إذا هُمْ ولّى أحد محاباة وهم ما جربوه بعدل ولا إحسان في الله.

الححابات في الولاية روى أحمد والحاكم في صحيحه عن يزيد بن أبي سفيان أنّ أبا بكر قال ليزيد: إنّ لك قرابة عسى أن تؤثرهم بالإمارة، وذلك أخوف ما أخاف عليك بعدما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ ولي أمر من أمور المسلمين شيئاً فأمّر أحدٌ محاباة فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه يوم القيامة صرفاً ولا عَدلاً»(٢).

وروي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «من أستعمل رجلاً على عصابة وفيهم مَنْ هو أرضى لله منه، فقد خان الله ورسوله والمؤمنين» رواه الحاكم (٣). فمن يرد الله به خيراً جعله لا يولي أحداً إلا بعد أنْ يجتهد أنّه مِن أرضى أهل

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۲۹٤۸)، والترمـذي (۱۳۳۲)، وأحمد (٤/ ٢٣١)، وعبد بن حميد (٢٨٦)، والطبراني في الكبير (۲۸۱/ ٣٣١/ ٢٨٣٢)، وفي امـسند الـشاميين، (١٤٠٤) والحارث بـن أبي أسامة (١٠٩ - دوائده)، والحاكم (٧٠٢٨)، والبيهقي في السنن (١٠١/ ١٠١) والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) الإمام أحمد في «المسند» (١/٦) والحاكم (٧٠٢٤)، وأبو نعيم في «فضيلة العادلين» (٩)، وابن عساكر في تاريخه (٢٤٦/٦٥)، والحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٣) الحاكم (٧٠٢٣)، وابـن أبـي عاصـم في «الـسنة» (١٤٦٢)، وابـن عـدي في الكامـل (٢/ ٣٥٢)، والعقيلي في «الضعفاء» (١/ ٢٤٧) والحديث ضعيف انظر «السلسلة الضعيفة» (٤٥٤٥).

الجور والظلم وخطر الولاية

(1/177)

زمانه في الله، ومَنْ يرد الله به شراً جعله لا يجتهد في ذلك ، فيولي الخائن في أمانة الله، فكل ما خان في حكم على رعيته كان لموليه عليه ذنب كذنبه وقرن معه يوم الله، روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «ما مِنْ أحد يكون على أمور هذه الأمة فلم يعدل بينهم إلا كبّه الله في النار» رواه الحاكم (۱)، إذا لا ينجو مِنَ النار إلا الذي ما اتبع هواه في إمارته وحكم بالحق فيها لله قال الله تعالى: ﴿يَلدَاوُردُ إِنّا جَعَلْنَكَ خَليفَة فِي ٱلْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ ٱلنّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلا تَتّبع ٱلْهَوَك فَيُضِلّك عَن سَبيلِ ٱلله لَهُ مَعَذَابٌ شَديدٌ بِمَا نَسُوا عَن سَبيلِ ٱلله لَه مَعَذَابٌ شَديدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْحَقِي وَلا تَتّبع الله فيها يها نسو عن سَبيلِ الله يَعكم بالحق في إمارته نسي حسابه فيها يوم الله فيزداد ظلمه بإتباع هواه على قدر ما خالف به شرع الله، فمن لا يحذر من ضرر ما يتحمله من الإمارة بالشرِّ ضرَّ بدعوة كل مظلوم بها ويزداد عذابه بها على قدر ما أغضب بها الله.

روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «اتقوا دعوة المظلوم فليس بينها وبين الله حجاب» رواه البخاري ومسلم (٢) وضر أيضاً فيها بما استعمل عليه من بيت المال أو أستعمل أحداً عليه فلم يعدل فيه الله فيحتمل على ظهره كل ما غلّه مِنَ الغنيمة أو الصدقة أو بيت المال المستأثر هو به، ومَنْ قلّده فيه ابتغاء الغلو به في أرض الله.

<sup>(</sup>۱) أحمد (٥/ ٢٥)، والطبراني في الكبير (٢٠ / ٢٢١-٢٢٢/ (٥١٤ – ٥١٩)، وفي الأوسط (٦٦٢٩)، وابـن أبي شيبة، والحاكم (٢٠١٤)، والخطيب في «تاريخ بغداد» (٨/ ٤٧٣)، وابن عساكر في تاريخه (١٩/ ٢٠١، ٣٧/ ٤٥٠)، والحديث ضعيف، أنظر «السلسلة الضعيفة» (٢٠٣٣، ٢٠٣٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٤٢٥)، ومسلم (١٩).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «من استعملناه على عمل فكتمنا خيطا فما فوقه كان ذلك غلولاً يأتي به يوم القيامة» رواه مسلم وأبو داود (١)، أي محمولاً على ظهره ويشعل عليه ناراً مُساقاً به إلى نار الله، فعلى قَدْرِ ما يجور على رعيته ويغل فيما استحقوه مِنْ بيت المال يكون له الويل مِنَ الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «ويل للأمراء ويل للعرفاء ويل للأمناء، ليتمنين أقوام يوم القيامة أنّ ذوائبهم معلّقة بالثريا يتذبذبون بين السماء والأرض ولم يكونوا عمالاً على شي» رواه أحمد (٢)، فلا يسمع بهذا الوعيد الشديد مسلم إلا أختار أن لا يكون أميراً، وينصح من يجبه أنْ لا يكون أميراً، ولو زعم أنّه يعدل فيها لله.

ولاية من لا يحسن العدل روى عن أبي ذر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: « يا أبا ذر إنّي أراك ضعيفاً ، وإنّي أحب لك ما أحب لنفسي، لا تأمرن على اثنين ولا تولين مال يتيم» رواه مسلم (٢). فكم من آفات كثيرة في الإمارة بالجور في أحكام الله، فلا يعلم وبالها بما فيها من القضاء والاقتضاء على حكم الجور إلا يوم يأتي بها إلى نار الله، فلا نجاة مِنْ شرها إلا بمجاهد بالأمور الأربعة حتى يعدل فيها لله، فالناس فيها والقضاة بها ثلاثة أصناف يوم الله.

روى إنّه صلى الله عليه وسلم قال: «القضاة ثلاثة واحد في الجنة واثنان في السنار؛ رجل قضى للناس على جهل فهو في النار، ورجل قضى للناس بعلم

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۸۳۳)، وأبو داود (۳۵۸۱).

<sup>(</sup>٢) الإمـام أحمـد في مـسنده (٢/ ٣٥٢ ، ٥٢١)، والطيالسي (٢٥٢٣)، وأبـو يعلى (٦٢١٧)، والحاكم (٢٠١٦)، والبيهقي في السنن (٩٧/١٠) والحديث حسّنه الألباني وغيره.

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٨٢٦).

فمال في الحكم فهو في النار، ورجل قضى للناس على علم فهو في الجنة الرواه أبو داود (۱) فواجب على مَنْ تولى أمراً في حكومة المسلمين أن يزن نفسه بميزان ما ذكر في حديث رسول الله فعساه أن يجاهد بالأمور الأربعة ليتخلق بميزان مَنْ ايترجى بقضائه جنة الله، فقد قال صلى الله عليه وسلم: "إنّما يدخل الجنة مَنْ يرجوها ولا يجنب من النار إلا مَنْ يخافها (۱) وهو مِنْ قوله تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلَ عَمَلًا صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّهِ الحَدًا ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَة وَ رَبِّهِ المُحدال المالح إلا نفسه ، يعمل عليها مجاهدة في الله، فإنْ هو عالم بالأحكام والحكم فيجاهدها بهما ابتغاء مرضات الله، وإنْ هو جاهل بهما فليتعلمها محمن هو فقيه بهما، ويعمل بهما لله فإنّ أفتى فيهما بفتوى باطلة، وعمل بها كان آثم، ذلك على الذي أفتاه وهو مثاب عليه مِنَ الله، حتى إذا علم بطلان فتياه حرم عليه العمل به ووجب عليه الرجوع عنه إلى ما اعتمده مِنْ علم الله.

<sup>(</sup>۱) أبو داود (٣٥٧٣)، والترمذي (١٣٢٢)، والنسائي في الكبرى (٩٩٢)، وابن ماجه (٢٣١٥)، وابن ماجه (٢٣١٥)، والطبراني في الكبير (١١٥٤، ١١٥٦)، وفي الأوسط (٣٦١٦، ٢٧٥٧، ٢٦١٦)، وعبد بن حميد (٤٨)، وابن عدي في الكامل (٢/ ٤٥٩) (٤/ ١٦) (٦/ ١٥١) و البرجلاني في «الكرم والجود» (٩٧)، والبيهقي في الشعب (٧٥٣١)، والحديث صحيح صححه العراقي والزيلعي في «نصب الراية» وقال ابن حجر في « تلخيص الحبير» إنه أفرد فيه جزءاً. وصححه من المعاصرين الألباني وغيره.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة (٣٤٣٤٩)، وأبو نعيم في الحلية (٣/ ٢٢٥)، والبيهةي في الشعب (٧٧٨)، وفي «الأربعين الصغرى» (٣٠)،عن ابن عمر والأصح إنه مرسل والحديث ضعيف، وانظر «السلسلة الضعفة» (٣٢٥).

الأمانة في البيع والشراء روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: "مِنْ أفتى فتيا بغير علم كان أثم ذلك على الذي أفتاه "رواه أبو داود" ، فما يُفتى بغير علم إلا الخائن في أمانة الله وهو الذي لا يؤدي الأمانة إلى أهلها كما أمر ويكتم شهادة الله فيخالف قوله تعالى: فَالَّذِي لا يؤدي الأَمانة إلى أهلها كما أمر ويكتم شهادة الله فيخالف قوله تعالى: فَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَمْنَتُهُ وَلَيْتِي الله رَبَّهُ وَلا تَكْتُمُواْ الشَّهَ الله فيحالدة وَمَن يَكَتُمُوا الله فيانة عالى: فإنَّ الله فيانه على الله عنه أن تؤدُوا الله مَن أَهْلِها إلى النساء ١٨٥] في ثقل عليه أدائها ثقل من الجبال فيصير بذلك مِنْ أشقى خلق الله، فلثقلها على الإنسان الجهور بها قال الله في عليه أوانا عَرَضَنا الأَمَانَة عَلَى السَّمَاوات والله رَسْ والدَّبِال فَأَبَيْن أَن الله عَن مِنْها والإحزاب: ٢٧] أي لـ ثقل حملها لله، فمن حملها كما أمر كان صادقاً أمينا، ومَن أستثقل حملها حتى رواها كان كاذباً خائناً منزوعاً منه الإيمان بالله.

روى عن حديفة قال: حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثين فرأيت أحدهما وأنا أنتظر الآخر حدثنا: «أنّ الأمانة ننزلت في جدر قلوب الرجال ثم نزل القرآن ، فعلموا من القرآن وعلموا من السُنّة».

ثم حدثنا عن رفع الأمانة فقال: «ينام الرجل النومة فتقبض الأمانة من قلبه فيظل قلبه فيظل أثرها مثل أثر الوكت، ثم ينام النومة فتقبض الأمانة من قلبه فيظل أثرا المجل، كجمر دحرجته على رجلك فنفط فتراه منتبراً وليس فيه (١/١٧٠) شيء، ثم أخذ حصاة فدحرجها على رجله فيصبح الناس يتبايعون فلا يكاد أحدهم يؤدي الأمانة، حتى يقال: إن في بنى فلان رجلاً أميناً ، وحتى يقال

<sup>(</sup>۱) أبـو داود (٣٦٥٧)، والـبخاري في «الأدب المفرد» (٢٥٩)، وإسحاق بن راهويه في مسنده (٣٣٤، ٣٣٥)، والحاكم (٣٣٦، ٣٤٩، ٣٥٠) والبيهقي في السنن (١١٦/١٠) والحديث صحيح.

للرجل: ما أجلده ما أظرفه ما أعقله، وما في قلبه مثقال ذرة خردل من إيمانه، ولقد أتى علي زمان ولا أبالي أيكم بايعته إن كان مسلماً ليردنه على دينه، وإن كان نصرانياً أو يهودياً ليردنه على ساعيه، فأما اليوم فما كنت أبايع منكم أحد إلا فلانا وفلانا، رواه البخاري ومسلم (۱). فمن لا يخاف مما ذكر في الحديث لم يجاهد نفسه بالأمور الأربعة كان خائناً في أمانة الله فيظهر للناس أنه مؤتمن في الأمانات وهو خائن فيها المراقبة بها خلق الله، فلا يعرف وبال خيانته في الأمانة إلا يوم تقوم هي مع الرحم على جنبي الصراط ليحكم بالحق لهما لله، فمن أدى حفظهما كما أمر تعدى على الصراط فنجيا مِنْ هوله إلى أنْ يدخل جنة الله، ومَنْ لم يؤد حفظهما لكونه خان فيهما خُدَش بهول الصراط ثم كردس في نار ومَنْ لم يؤد حفظهما لكونه خان فيهما خُدَش بهول الصراط ثم كردس في نار

روى في حديث الشفاعة أنه صلى الله عليه وسلم قال: « وترسل الأمانة والسرحم فيقومان بجنبي الصراط بميناً وشمالاً» رواه مسلم (٢)، فمن لا يتقي وبال ما ذكر في الدنيا كيف ينجي منه في يوم الله؟ فذاك يذكر قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواً أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴿ [التحريم: ٢] الّذِينَ ءَامَنُواْ قُواً أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٢] وأنسى له الذكرى كما قال تعالى: ﴿يَوْمَبِدْ يَتَذَكَّرُ الْإِنسَانُ وَأُنتَىٰ لَهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١٣٢)، ومسلم (١٤٣).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۹۵).

قوله کلکم راع (۱۲۷/پ)

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «كُلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته الإمام راع ومسئول عن رعيته، والرجل راع على أهل بيته ومسئول عن رعيته، والمرأة راعية على بيت زوجها ومسئولة عن رعيتها، والولد راع في مال أبيه ومسئول عن رعيته، والخادم راع في مال سيده ومسؤول عن رعيته» رواه البخاري ومسلم(١)، أما الذي عَدَلَ في رعيته فيكون عند السؤال متثبتاً/ مسروراً على قدر ما صدق بالأداء في أمانة الله، فهو الذي يرفق الله به عند السؤال والحساب والسير على الصراط إلى أنْ يدخل جَنة الله فيكون بضّده مَنْ شق على رعيته، ويستد عذابه على قدر ما ظلمهم أجابه فيه لدعاء رسول الله فإنّه قال: «اللهم من ولي أمر أمتى شيئاً فشق عليهم فشق عليه ومن رفق بهم فأرفق به» رواه مسلم(٢٠)، ومِنْ الرعية العبد المملوك فإن رفق به سيده، رفق الله به وإذا شقَّ عليه شقَّ عليه الله، روى عن ابن مسعود البدري أنَّه ضرب عبداً له فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: (إنّ الله تعالى: أقدر عليك مِنَك على هذا الغلام ، فقلت يا رسول الله هو حرّ لوجه الله تعالى، قال : «لو لم تفعل للفحتك النار. أو لمستك الـنار»(٣) فمـن لا يخشى ظلم مملوكه بضربه أو تجويعه أو تحملُه ما لا يطيقه، فقد خانَ في أمانة الله ومثل ذلك في البهائم ، فمن لا يخشى ظلمه لها بما ذكر كان خائناً في الأمانة المسؤول عنها يوم الله.

<sup>(</sup>١) البخاري (٨٥٣)، ومسلم (١٨٢٩).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۸۲۸).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٢٦٥٩).

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم مرَّ على جمل قد وسِمَ في وجهه فقال: «لعن الله مَنْ فعل هذا» (١) وفي رواية: «نهى عن الضرب في الوجه وعن الوسم بالمملوك في الوجه» رواه مسلم (٢).

وروى أنَّـه صــلى الله علـيه وسلم قال: «دخلت امرأة النار في هرة ربطتها، فىلا هـى أطعمتها ولا هى أرسلتها تأكل من خشاش الأرض حتى ماتت» رواه الرفق بالبهاتم البخاري ومسلم<sup>(۴)</sup>.

وروي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «كفي بالمرء إثما أنْ يحبس عمن يملك قوته» رواه مسلم (٤).

وفي رواية لأبي داود: «أن يضيع من يقوت»<sup>(ه)</sup>.

وروي عن الحسن أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لصاحب الجمل الذي لم يعلفه: أما إنّه ليحاجك يوم القيامة» رواه البخاري ومسلم (٦). الرفق

<sup>(1)</sup> amba (1117).

<sup>(</sup>٢) انظر التخريج السابق.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣١٤٠)، ومسلم (٢٦١٩).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٩٩٦).

<sup>(</sup>٥) أبو داود (١٦٩٢)، والنسائي في الكبرى (٩١٧٧)، وأحمد (٢/ ١٦٠، ١٩٣، ١٩٤ ، ١٩٥) وابن المبارك في «البر والصلة» (١٧٨، ١٨٠)، وابن أبي الدنيا في «العيال» (١)، والطيالسي (٢٢٨١)، والبزار (٢٤١٥)، والطيراني في الكبير (١٣١٤١)، وفي الأوسط (٤٣٥٤، ٥١٥٥) وأبو نعيم في الحلية (٧/ ١٣٥)، وأبو الشيخ في «الأمثال» (٨٠) والقطيعي في "جزء الألف دينار» (١٠٤)، والبيهقي في السنن (٧/ ٢٧٤)، (٩/ ٢٥) وفي الشعب (٨٧٠٩) عن عبد الله بن عمرو والحديث

<sup>(</sup>٦) ليس في البخاري ومسلم، بل هو عند هنّاد في زهده مرسلاً عن الحسن (١٣٤٤).

فمن صنع المعروف فيما يملكه مِنْ إنسان وبهيمة فقد أدّى ما وجب عليه في أمانة الله، ومَنْ لا يفعل فيه كما نهى عنه حاجّه يوم حساب الله، فكل أبصر بنفسه إنشاء خان وإنشاء أدّى ما عليه لله، فكذلك المملوك إنْ أدّى ما عليه لسيده نجى، وإنْ لم يؤده كان خائناً في أمانة الله، فعندما يكون عليه خيانة إباقه مِنْ سيده، فإنّه يتبرأ منه الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «أيما عبد أبق فقد برئت منه الذمة» العبد العبد رواه مسلم (۱)، ومِنْ أشد ِ الخيانة في الأمانة نقض عهد الله فيكون الله تعالى خصمه ، ومَنْ / كان خصمه الله لم يشفع له نبي الله، ومن أشد الخيانة في الأمانة (٢/١٢٨) بيع الحر وأكل ثمنه، فيكون الله تعالى خصمه يوم يلقى الله.

ومنها أيضاً منع الأجير أجرته بعد الاستيفاء منه، فيكون الله خصم غريمه فيخصمه بحجته عليه ويجعله وقود لنار الله.

روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «قال الله تعالى: ثلاثة أنا خصمهم ظلم الأجبر القيامة، ومَنْ كنتُ خصمه خصمته، رجل أعطى بي ثم غدر، ورجل باع حراً فأكل ثمنه، ورجل أستأجر أجيراً فاستوفى منه ولم يعطه أجره الرواه البخارى (٢).

ومن الكبائر السائقة إلى النار سؤال المرأة زوجها الطلاق من غير ضرورة والحاجة الملحة بها في دين الله.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۹).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢١١٤).

سؤال المرأة الطلاق

روى أنّـه صــلى الله عليه وسلم قال: «أيما امرأة سئلت زوجها الطلاق مِنْ غير بأسِ فحرام عليها رائحة الجنة» رواه الترمذي (١).

ومن الكبائر السائقة إلى النار عقوق الوالدين أو حدهما بترك شيء أوجبه الله، وكذا ذنب الذي يعتبر السوء على أهله؛ وهو الديوث؛ فإنّ ذنبه يسوقه إلى نار الله.

وكذا ذنب المرأة التي تلبس ما يعتاده الرجال لبسه خاصة ، فإنّ ذنب ذلك يسوقها إلى المنار، حتى تشبهها بكلام الرجال ومشيتهم وركوب الخيل ولبس السلاح إلا لضرورة الحاجة في رخصة الله.

الديوث

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: « ثلاثة لا يدخلون الجنة، العاق لوالديه، والديوث، ورجلة النساء» رواه الحاكم (٢)، وفي رواية: أنّه صلى الله عليه وسلم سئل فما الديوث؟ قال: «الذي لا يبالي مَنْ دخل على أهله» قيل فما رجَلة النساء؟ قال: «التي تشبه بالرجال» رواه الطبراني (٣).

<sup>(</sup>۱) أبو داود (۲۲۲٦)، والترمذي (۱۱۸۷)، وابن ماجه (۲۰۵۵، ۲۰۵۵)، وأحمد (٥/ ۲۷۷، ۲۸۳)، وابل داود (۲۲۲۲)، والطبراني في والدارمي (۲۲۷۰)، وسعيد بن منصور في سننه (۱٤٠٧)، وابن حبان (۱۸٤)، والطبراني في الأوسط (۲۲۹۹) وابن الجارود في «المنتقى» (۷۶۸)، والحاكم (۲۸۰۹)، والبيهقي في السنن (۲۱۲۳)، وفي الشعب (۵۰۰۳) والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) النسائي في المجتبى (٥/ ٨٠)، وفي الكبرى (٢٣٤٣)، وأبو يعلى (٢٥٥٥)، وابن حبان (٧٣٤٠)، والنسائي في المجتبى (٥/ ٢١)، وفي الأوسط (٢٤٤٣)، وابن عدي في الكامل(٥/ ٢١) (٦/ ١٣٣)، والحاكم (٢٤٤)، والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) ورد ذلك في رواية عند الطبراني كما في «الترغيب والترهيب» (٣/ ٧٧)، والهيثمي في المجمع (٤/ ٣٢٧)، والبيهقي في الشعب (١٠٨٠٠)، قال الهيثمي: إن في رواية الطبراني مساتير وليس فيهم من قيل إنه ضعيف. وأما المنذري فقال: لا أعلم فيهم مجروحاً وشواهده كثيرة، والحديث حكم عليه الألباني بالصحة.

ومِنَ الكبائر السائقة على ما يساق إليه الزناة ظُلَمَ الزوج زوجته في مهرها ولو في القليل منه، فإنه يسوقه إلى نار الله.

ظلم المرأة روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «أيما رجل تزوّج امرأة على ما قلّ من المهر أو كثر، وليس في نفسه أن يؤدي إليها حقها لقي الله يوم القيامة وهو زان» رواه الطبراني(١).

ومن الكبائر السائقة إلى النار ذنب إشارة الإنسان إلى الإنسان المسلم بالسلاح، فإنه لا يدري إن الشيطان ينزع في يده فيقع في حفرة من النار، رواه البخاري ومسلم (٢).

(۱۲۸/ب) الأشارة بالسلاح على وجه اللعب فمطلق / الإشارة بالسلاح فيمن ذكر حرام ولو تيقن المشير به أنّ مِنَ الحال أن يجرح به صاحبه لكونه يحبه في الله، بل يلعن به إلى أنْ يُغمد عنه أو يكفّ عن إشارته عنه ويتوب إلى الله، فإنْ مات وهو مصر عليه لكون لم ينزجر عنه بقوله نبيه: تتابعت عليه فيه اللعنات، وساقته إلى نار الله.

روى أنَّـه صـلى الله علـيه وسـلم قـال: « مَـنُ أشـار إلى أخـيه بجديدة فإنَّ الملائكة تلعنه حتى يدرها، وإنْ كان أخاه مِنْ أمه وأبيه» رواه مسلم (٣).

وروي أنَّه صلى الله عليه وسلم: «نهى أن يتعاطى السيف مسلولاً» رواه الترمذي (٤).

<sup>(</sup>١) أحمد (٤/ ٣٣٢)، والطبراني في الكبير (٧٣٠١، ٧٣٠١) وفي الأوسط (١٨٥١)، وابن أبي الدنيا في «العيال» (٤٨٤)، وسعيد بن منصور في سننه (٦٥٩)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ١٥٤)، والبيهقي في سننه (٧/ ٢٤٢) والحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٦٦١)، ومسلم (٢٦١٧).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٢١٦٢).

<sup>(</sup>٤) أبو داود (٢٥٨٨)، والترمذي (٢١٦٣)، وأحمد (٣/ ٣٠٠) والطيالسي (١٧٥٩)، وابن حبان

وروي أنّـه صلى الله عليه وسلم مَرّ على قوم يتعاطون سيفاً مسلولا فقال: «لعنَ الله مَنْ فعل هذا ، أو ليس قد نهيت عن هذا(١)، ثم قال: «إذا سلَّ أحدكم سيفه فنظر فيه ثم أراد أن يناوله أخاه فليغمده ، ثم يناوله إياه» الرواية في المسند.

ومن الكبائر السائقة إلى النار ذنب مَنْ قاتل فقتل لأجل إعلاء قانونه الذي أفسد به في أرض الله.

روى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ قتل تحت راية عمياء يدعوا إلى عصبية أو ينصر عصبية» أي تعصبوا على الباطل «فقتله جاهلية» رواه مسلم (٢).

وروي أنّه صلى الله عليه وسلم قال: « مَنْ نصر قومه على غير الحق فهو كالبعير الذي تردى فهو ينزع بذنبه» رواه أبو داود (٢٦)، فمن لا يحذر من التعرض لنصره أهل الباطل ولو باللسان كان منهم وحوسب بحسابهم وحشر معهم إلى نار الله.

ومن الكبائر إيـواء المحـدث الباطل لغير ضرورة تحوج إليه لها رخصته مِنْ شرع الله فمن أواه أو أعانه على باطله نزلت عليه لعنات الله.

<sup>= (</sup>٩٤٦)، وابن أبي شببة (٢٥٥٧٣)، والحاكم (٧٧٨٥)، وصحح إسناده الحافظ في الفتح (١٧٨٥) وكذا حسنه الألباني وغيره.

<sup>(</sup>١) أحمَد (٥/ ٤٢)، والطبراني في الكبير (١١٩٠)، والحاكم (٧٧٨٦) والحديث حسَن.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۸۵۰).

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٥١١٧)، وأحمد (١/ ٤٤٩)، وأبو نعيم في الحلية (٧/ ١٠٢)، والمشاشي في مسنده (٣٠)، ابو داود (٢٨١)، والرامهرمزي في «أمثال الحديث» (٦٤)، والدقاق «في مجلس في رؤية الله» (١٣٥)، والبيهقي في السنن (١٠/ ٣٣٤)، وفي الشعب (٧٦٧). والحديث صحيح.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «لعن الله من آوى محدثاً» (١) فعلى من قدر صحبته المبتدعين الحوادث الباطلية يكون بعده اللعنات من رحمة الله، فإذا عده مات على ذلك حُشِرَ مع الذين ظلموا أنفسهم بمعاصي الله، فإنّ أحدهم يودّ أنْ لو يفتدي بكل ما ظُلِمَ في الدنيا مِنْ عذاب الله، قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسٍ ظَلَمَتُ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لِا فَتَدَتَ بِهِم وَأَسَرُّوا ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأُوا ٱلْعَذَابُ [يونس: ١٥] فعلى قدر ما ظلم ظالم شيئاً مجمله على ظهره، وأسرّ الندامة به فيزداد بها عذاباً مِنَ الله.

ومِنَ الكبائر أكلُ مالِ اليتيم ظلماً فإنه يتأجج ناراً في بطن آكله إلى يوم يلقى الله فلا يحسس به إلى بعد موته، ويُضلى به إلى النار التي تزداد به سعيراً/ (١/١٢٩) على ما شاء الله، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْنُولَ ٱلْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ أَمْنُولَ ٱلْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ أَمْنُولَ ٱلْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴿ النساء: ١٠].

روى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «رأيت ليلة أسري بي قوما لهم مشافر كمشافر الإبل، أحدهما على منخره، والأخرى على بطنه، وخزنة النار يلقمونهم حرّ جهنم ومنخارها، فقلت: يا جبريل مَنْ هؤلاء؟ قال هم الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً»(٢).

ومن الكبائر الربى وصحبه وأهله وإيواءهم وإعانتهم عليه ، وهم ملعونون بلعنة الله، وذنبه معدود من السبع الموبقات في نار الله.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۹۷۸).

<sup>(</sup>٢) عبد الرزاق في تفسيره (٢/ ٣٦٦–٣٦٧)، والطبري في تفسيره (٤/ ٢٧٣)، وعزاه ابـن كثير في تفسيره (٣/ ١٣)، لابن أبي حاتم،والبيهقي في «دلائل النبوة» (٢/ ٣٩٠)، والحديث ضعيف جداً.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «اجتنبوا السبع الموبقات ، قالوا: ما هنّ يا رسول الله؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتونى يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات» رواه البخاري ومسلم (۱). فمن لا يجاهد نفسه بالأمور الأربعة على ترك السبع الموبقات وتجنّب صحبه أهلها كان منهم وحشر معهم إلى نار الله، فمتى عُدَّ منهم سعى في الأرض بالفساد ولأخذ أموال الناس ظلماً ولا يبالي فيها بوعيد الله.

ومَنَ الكبائر اقتطاع الأرض ظلماً ولو شبراً منها فإنّه يطوّق به صاحبة من سبع أرضين فيهوى به في نار الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: « مَنْ أخذ شبراً من الأرض ظلماً فإنه يطوّق به يوم القيامة من سبع أرضين (٢).

ومن الكبائر فعل أحد ثلاثة التي لا تقبل من أجلها الصلاة لله، وهي في قوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثة لا يقبل الله منهم يوم القيامة صلاة؛ مَنْ تقدم في قدوم وهم له كارهون، ورجل أتى الصلاة أدبارا، والأدبار أن يأتيها بعد أن تفوته، ورجل اعتبد محرراً» رواه أبو داود (٣).

ومن الكبائر ضرب المسلم بغير حق ولا سيما إن جرّد ظهره ليزداد ألمه بالضرب فإنه يوجب غضب الله.

غصب الأرض والظلم في الأبدان

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٦١٥)، ومسلم (٨٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٠٢٦)، ومسلم (١٦١٠).

<sup>(</sup>٣) أبو داود (٥٩٣)، وابسن ماجمه (٩٧٠)، والبيهقمي في «السنن السعفرى» (٥٦٥)، وفي الكبرى (٣) ١٢٨)، وابن عساكر في تاريخه (٥٦/ ٨٢)، والحديث ضعيف إلا الشطر الأول منه فله شواهد.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «من جرّد ظهر مسلم بغير حق لقي الله وهو عليه غضبان» رواه الطبراني (١).

الظلم في الأموال وخذلان المظلوم

(۱۲۹/ب)

ومن الكبائر الموجبة سلب الإيمان لمن أمِنَ بها مكر الله وهي نهبه أموال المناس غضباً من غير مبالاة برفع الناس إليها أبصارهم وبغير مبالاة فيها بوعيد الله ، روى في الصحيح أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «ولا ينتهبن نهبة يرفع الناس إليه فيها أبصارهم وهو مؤمن»/(٢).

ومن الكبائر خذلان المسلم فما يفعله إلا الذي لا يبالي بالخذلان فيه مِنَ الله؛ سوى أنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ أُذَل عنده مؤمن ولم ينصره وهو يقدر على أن ينصره، أذله الله عز وجل على رؤوس الخلائق يوم القيامة» رواه أحمد (٣). وروي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «ما مِنْ أمرئ مسلم يهتك حرمة أمرئ مسلم يهتك حرمة امرئ مسلم في موضع ينتهك فيه حرمته وينقص فيه مِنْ عرضه إلا خَذَله الله في موضع يجب فيه نصرته، وما مِنْ امرئ مسلم ينصر أمرئ مسلم في موضع عنتهك فيه حرمته إلا نصره الله في موضع يحب فيه نصرته، وما مِنْ امرئ مسلم ينصر أمرئ مسلم في موضع على التخلّف أمرئ مسلم في موضع على التخلّف أمرئ مسلم عاكفين على التخلّف موضع يحب فيه نصرته» رواه أبو داود (٤). فما دام الناس عاكفين على التخلّف

<sup>(</sup>١) الطبراني في الكبير (٧٥٣٦)، وفي الأوسط (٢٣٣٩)، وفي امسند الشاميين، (٨٢٥)، وابن عساكر في تاريخه (٤٣١/٤١)، والحديث ضعيف انظر السلسة (١٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٣٤٣)، ومسلم (٥٧).

<sup>(</sup>٣) أحمد (٣/ ٤٨٧)، والطبراني (٥٥٥٤)، والبيهقي في الشعب (٧٦٣٣)، والحديث ضعيف، وانظر «السلسلة الضعيفة» (٢٤٠٢).

<sup>(</sup>٤) أبو داود (٤٨٨٤)، وأحمد(٤/ ٣٠)، وابن المبارك في الزهد(٢٩٦)، والبخاري في التاريخ(١/ ٣٤٧)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٢٤١)، وفي «الغيبة» (٢٠٦). والطبراني في الكبير(٤٧٣٥)، وفي الأوسط (٢٤٢٨)، والبيهقي في السنن (٨/ ٢٦٧) وفي الشعب (٢٦٣٧) وأبو نعيم في الحلية

أخوة الإسلام وحق المسلم

بهذه الخصال الذميمة لم تَصفُ لهم أخوة الإسلام في الله، فإذا لم تَصفُ لهم لا يـزالون في بغـضاء وعـداوة على قدر تخلقهم بالكبائر المنزلة عليهم لعنة الله، فما يتأتى منهم إلا هتك ستر الضعيف، والتكلم في عِرضِه فيكونون لهم قوة ينصرون بها على أعداد الله، إذ لا ينصر على الأعداء نُصرَ عزّ وتمكين في الأرض إلا المؤمـنون المـتحابون باخــوة الإســلام في الله قــال تعــالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْــوَةً ۖ فَأُصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوِيْكُمْ وَآتَقُواْ آلله لَعَلَّكُمْ تَرْجَمُونَ ﴿ الْحِدرات: ١٠] فما يكون الصلح بينهم إلا بالسعى في الصلاح والإصلاح في ما استطاعوه في الله، فيكونوا بـذلك أذلَّة على المؤمنين أعزّة على الكافرين ولا تأخذهم لومة لائم في الـتكلُّم بالحـق لله فـلا يكون رجل ينظرهم بذلك إلا الله وغير خائفين ممن يرتد مِنهم عن دين الله، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمَّ عَن دِينِهِ ع فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَأَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّة عَلَى ٱلْكَلفِرينَ يُجَلَهدُونَ فِي سَبِيلَ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةً لآبِمِيُّ [المائدة: ٥٤]، هـذا وصف الأخيار فيكون وصف الأشرار بضدهم، ولا يفكرون في عاقبة شرهم آمنين فيه وعيد الله، إذ لا يخاف الوعيد إلا الراجي بإيمانه الوعد الصادق فيما عمله الله فيجازي مِنْ أجله المؤمنين على قدر اشتغاله بالله، فأعظم الناس اشتغالاً بالله نبيناً محمد صلى الله عليه وسلم فكانت أخوته بذلك لأصحابه لا أفضل منها أخوة في الله فكان يؤاخيهم مِنْ أجل الإسلام لا مِنْ أجل حظوظ الدنيا

<sup>= (</sup>٨/ ١٨٩) والحديث ضعيف، وكمان الـشيخ ناصر قد حسنه في "صحيح الجامع» ثم ضعفه في الترغيب وهو الصواب.

وشهواتها لكونه تفرد عنها بالانقطاع إلى الله، فقال: «لو كنت منخذاً من أهل الأرض خليلاً لإتخذت أبا بكر خليلاً/ ولكن صاحبكم خليل الله»(١).

فمن ورّثه الكمال كانت أخوته لمؤمنين زمانه صادقة النصح في الله فيكون من إخوانه الذين ترحم عليهم بقوله: «رحم إخواني الذين أمنوا بي ولم يروني» رواه الديلمي (۲)، فكل من المؤمنين تكون فضيلة أخوته لهم على قَدْرِ ما تخلق بخلق رسول الله فوصف النبي صلى الله عليه وسلم أخوة الناصحين بقوله: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً» رواه البخاري ومسلم (۳).

وروي في وصفهم الكامل الذي يُنْصَرون به على عدوهم بقوله: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا أبتلى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى، رواه البخاري ومسلم (ئ)، فمن علامة وصفهم الحميد المحمود العاقبة في الدنيا والآخرة امتثالهم لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تحاسدوا ولا تناجشوا أي تغارروا في بيع السلعة بأزيد مِن أثمان أمثالها ولا تباغضوا ولا تدابروا ولا يبيع بعضكم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخواناً، المسلم أخو المسلم، لا يسلمه ولا يخذله ولا يحقره ، والتقوى هاهنا ويشير إلى صدره بحسب أمرؤ مِنَ الشرِّ أنْ يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه المواه مسلم (ه)، فهذا الوصف المذكور هو وصف أخوة

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۳۸۲).

<sup>(</sup>٢) أحمد (٣/ ١٥٥)، والطبراني في الأوسط (٩٤٥)، وأبو يعلى (٣٣٩٠)، وله شواهد كثيرة وانظر «السلسة الصحيحة» (٢٨٨٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٧٤)، ومسلم (٢٥٨٥).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٥٦٦٥) مسلم (٢٥٨٦).

<sup>(</sup>٥) مسلم (٢٥٦٤).

الإسلام؛ الذي يقصد به وجه الله، ومَنْ لم يكن إلا بضد ما ذكر فيه مِنَ الخير عُدّ مِنَ الأشرار الذين يمقتهم الله، وهم أهل التحاسد والبغضاء به التي تخلُّق عليهم ديسَ الله فيكثـر الغـدر منهم، وتزداد العداوة والبغضاء حتى يخذلوا بهما مِنَ الله فيقطعون بها الأرحام مع التدابر عن أحكام شرع الله فيبيع بَعضهم على بيع بعض، بخيانة فيه وغش وخصام بالكذب توجب عليهم لعنةً الله، فيكف يكونون بـذلك أخـوانا ناصـحين صـادقين لله؟ بـل لا يكونون إلا إخوان العلانية أعداء السرائر أشرٌّ مِنَ الكفار بالله، فيسلم بعضهم بعضاً عند العداوة والبغضاء إلى من ١١/ب) يصنع الظُلم فيهم بأخذ الأموال والتعزير المحرم في شرع/ الله، فبذلك يكون الخذلان والتحقير للمسلم الضعيف منهم، وتضعف فيهم التقوى لله، وربما تعدم من صدورهم ، فلا يتقون إلا غير الله فعلامة عدمها مِنَ صدُّرهم تحقير بعضهم بعضاً ، ولا يراعون فيهم كتاب الله، فيسفكون دماهم بالباطل على أخذ أموالهم ظلماً ، ويهتكون بها أعراضهم برمي الفواحش حتى يغفر بعضهم بعضاً، ويتمنوا الموت ولـو على شقاء مِنَ الله، هذا الخلق الذميم لا يكون إلا في أشر الـناس الـذين يـستعجلون الـساعة أنْ تقـوم عليهم ليستريحوا مما وقع عليهم مِنْ بـلاء الله، أمـا وصـف المؤمـنين الـذين يـريد الله بهم خيراً أنْ يكونوا رحماء فيما بينهم فلا يحقر بعضهم بعضاً بالظلم، ولا التكلم بالأعراض ولا يسلمون الضعيف منهم للقوى ليبغي عليه خوفاً مِنْ مقام الله، فهم ممتثلون لقوله صلى الله عليه وسلم: «المسلم أخو المسلم لا يحقره ولا يظلمه ولا يسلمه مَنْ كان في حاجة أخيه المسلم، كان الله في حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة فرَّج الله عن كربة مِنْ كَرِبَ يـوم القيامة» رواه البخاري ومسلم (١)، فلا يؤمِنُ أحدهم حقاً

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۳۱۰)، ومسلم (۲۵۸۰).

[العنكبوت: ٢٩] فعلامة الإحسان النصر بالحق لكل مسلم عرف أو لم يُعرف، امتثالا لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنه قال: «انصر أخاك ظالما أو مظلوماً ، فقال رجل: إنْ كان ظالماً كيف أنصره؟ قال: تحجزه وتمنع مِنَ الظلم فإنّ ذلك نصره» رواه البخارى. (٢).

فما دام الناس يتظالمون ولا ينصر بعضهم بعضا بما ذكر فهم مخذولون منزلاً عليهم/ البأساء والضراء مِنَ الله، حتى إذا فعلوا ما يوعظوا به كان لهم به (١/١٣١) الخير والثبات والتمكين به في أرض الله.

روى أنّه صلى الله عليه وسلم قال: «بَشَرْ هذه الأمة بالثبات والدين والمرفعة والنصر والمتمكين في الأرض ، فمن عمل منهم عمل الآخرة للدنيا لم يكن له في الآخرة من نصيب» رواه أحمد وابن حبان والحاكم (٣).

اللهم نور مِنا البصيرة والبصر، و اجعلنا ممن أبصر فاعتبر، وممن سمع وأطاع وأصطبر، حتى نال منك القوت يود الظفر، إنّك الرب الرؤوف الرحيم

<sup>(</sup>١) البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٥٥٢).

<sup>(</sup>٣) أحمد (٥/ ١٣٤)، وابـن أبـي عاصـم في «الزهد» (١٦٨)، وابن حبان (٤٠٥)، والحاكم (٧٨٦٢)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ٢٥٥) والحديث صحيح.

الودود الأبر، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى سائر الأنبياء والمرسلين وعلى آله وأصحابهم أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

أعلم أيها الناظر في هذه النسخة بأني بوبتها على ترتيب الماتن، وهو الشيخ محمد بن عبد الوهاب وشرحتُ على متنها ما يشرحُ صدر تعلّقت همته بطلب المعالي حتى ترحّم عليَّ وعلى من بوّب متنها، ووكل سريرة كلانا إلى الله، فإنَّ الله يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وأنا عقيل بن عمر الداعي إلى الله المنذر عذاب الله لمن أصر على معاصى الله ليتوب إلى الله.

## تمت النسخة

(۱۳۱/ب)



## رَفْعُ بعِس (لارَّحِيُ (الْلِخَنَّ يُّ (سِّكنتر) (النِّرُرُ (الِفِرُو وكريس

## الفهارس العامة

- فهرس الآيات.
- فهرس الأحاديث.
  - فهرس الآثار.
  - فهرس المراجع.
- الفهرس الموضوعي.

#### فهرس الآيات

| الصفحة  | رقمها  | الآية                     |
|---------|--------|---------------------------|
|         | البقرة |                           |
| Λο-Λξ   | ξ      | والذين يؤمنون بما أنزل    |
| ۸٥      |        | أولئك على هدى من ربهم     |
| ٦٨      | ٩      | يخادعون الله والذين آمنوا |
| ٧٩      | ١٠     | في قلوبهم مرض فزادهم      |
| ٦٨      | ١٠     | ولهم عذاب أليم بما كانوا  |
| 1 • 7   | ١٤     | وإذا لقوا الذين آمنوا     |
| 189-184 | YV     | الذين ينقضون عهد الله     |
| ١٣١     | ξ ۱    | ولا تشتروا بآياتي ثمناً   |
| ٧٣      | V      | إن الله يأمركم أن تذبحوا  |
| 178     | ٤٨-٢٨  | ثم أنتم هؤلاء تقتلون      |
| ۸٦-۸٥   | ١٢٣    | ولا تنفعها شفاعة ولاهم    |
| ٨٥      | ١٢٣    | واتقوا يوماً لا تجزي نفس  |
| ٦٥      | Y•£    | وهو ألدّ الخصام           |
| ٤٧      |        | وعسى أن تكرهُوا شيئاً     |
| 100     | ۲۱۸    | الذين آمنوا والذين هاجروا |

| الشيطان يعداً<br>فليؤد الذي أنا<br>آمن الرسول |
|-----------------------------------------------|
| -                                             |
| آمن الرسول                                    |
|                                               |
|                                               |
| إن الذين يشة                                  |
| واعتصموا بح                                   |
| وطائفة قد أه                                  |
| فبما رحمة من                                  |
| وما كان لنبي                                  |
|                                               |
| ولو أن لكل                                    |
| يا أيها الذين                                 |
| ومن يفعل ذا                                   |
| إن تجتنبوا كب                                 |
| فالصالحات ن                                   |
| إن الله لا يحد                                |
| واعبدوا الله                                  |
|                                               |

| ٣٧٢٧       | الذين يبخلون ويأمرون       |
|------------|----------------------------|
| ٨٤         | إن الله لا يغفر أن         |
| 97-9000-08 | أم يحسدون الناس على        |
| ٨٥٢٥١      | إن الله يأمركم أن تؤدُّوا  |
| ٥٤٥٩       | فإن تنازعتم في شيء فردوه   |
| ۸۸۸٥       | فلا وربك لا يؤمنون         |
| 1809٣      | ومن يقتل مؤمناً متعمداً    |
| 18799-9V   | إن الذين توفّاهم الملائكة  |
| ٩٠١٠٨      | يستخفون من الله وهو معهم   |
| 111188     | لا خير في كثير من نجواهم   |
| 100110     | ومن يشاقق الرسول من بعد    |
| 178177     | يا أيها الذين آمنوا أطيعوا |
| ١٣١١٤٠     | وقد نزّل عليكم أن إذا      |
| المائدة    |                            |
| 11         | وتعاونوا على البر والتقوى  |
| ٥٧١٣       | فبما نقضهم ميثاقهم لعناهم  |
| ٥٩۲۲       | إن فيها قوماً جبارين       |
| ۲۷ ۲۷      | ائد: سطت الله بدك          |

| 177      |         | ومن لم يحكم بما أنزل        |
|----------|---------|-----------------------------|
| ١٧٤٥٤    |         | يا أيها الذين آمنوا من يرد  |
|          | الأنعام |                             |
| ٤٧٤٤     |         | فلما نسوا ما ذكروا          |
| ٥٦       |         | قل هو القادر على أن يبعث    |
|          | الأعراف |                             |
| ۸٠١٠     |         | فطبع على قلوبهم فهم         |
| ٩٨٣٣     |         | قُل إنما حرّم ربي الفواحش   |
| ٤٩٩٩     |         | فلا يأمن مكر الله إلا لقوم  |
| 701001   |         | ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها |
| ٩٠-٨٩١٧٩ |         | ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا      |
| ٠٥٢٥     |         | واتقوا فتنة لا تصبن الذين   |
|          | الأنفال |                             |
| P 73 T   |         | يا أيها الذين آمنوا إن      |
|          | التوبة  |                             |
| ۷ ۲ ۲ ٤  |         | قل إن كان أباؤكم وأبناؤكم   |

| V 1 - V * V 7 - V 0 |       | ومنهم من عاهد الله لئن         |
|---------------------|-------|--------------------------------|
| PV771               |       | الذين يلمزون المطوّعين         |
| ٥٥٩١                |       | ليس على الضعفاء ولا على المرضى |
|                     |       |                                |
|                     | يونس  |                                |
| ١٧١٥٤               |       | ولو أنّ لكل نفس                |
| 907٣-77             |       | ألا إنّ أولياء الله            |
| ٧٨٦٩                |       | قل إنّ الذين يفترون            |
|                     | هود   |                                |
| 71                  | •     | من كان يريد الحياة الدنيا      |
| ۸۱۸۶                |       | ألا لعنة الله على الظالمين     |
| 00111               |       | ولا تركنوا إلى الذين ظلموا     |
|                     | الرعد |                                |
| 100                 |       | أولئك لهم اللعنة ولهم سوء      |
|                     | يوسف  |                                |
| ٤٩٨٧                |       | إنه لا ييأئس من روح الله       |
|                     | النحل |                                |
| ۲۸۲۹-۲۸             |       | بلی إن الله عليم بما كنتم      |

| ——— شرح كتاب الكبائر |          | 7.1.1                     |
|----------------------|----------|---------------------------|
| ١٣٨٨٣١               |          | ولا تكونوا كالتي نقضت     |
| ۰۰۱۸۲                |          | إنما يفتري الكذب الذين    |
| 3113                 |          | وضرب الله مثلاً قرية كانت |
|                      | الكهف    |                           |
| ۳۲۲-۱                |          | الحمد لله الذي أنزل       |
| ٣٢٣-٢                |          | ويبشر المؤمنين الذين      |
| ١٤١٤                 |          | وربطنا على قلوبهم         |
| 1133, 771            |          | فمن كان يرجو لقاء ربه     |
|                      | طه       |                           |
| ١٤٤ ٤٠               |          | وقتلت نفساً فنجيناك       |
|                      | الحج     |                           |
| ٧٥٣٠                 |          | واجتنبوا قول الزور        |
|                      | المؤمنون |                           |
| 17710                |          | فاتخذتموهم سخريأ حتى      |
| Y0V                  |          | إن الذين هم من خشية       |

| ائنور   |                            |
|---------|----------------------------|
| ١٠٩٢    | الزانية والزاني فاجلدوا    |
| ٧١١٥    | إذ تلقونه بألسنتكم وتقولون |
| ٥٤١٩    | إن الذين يحبون أن تشيع     |
| ۲۳۲۳    | إن الذين يرمون المحصنات    |
| ٥٠٣١    | وتوبوا إلى الله جميعاً     |
| οξο·-ξΛ | وإذا دعوا إلى الله         |
| ٦٩      | إن الذين يحبون أن تشيع     |
| الفرقان |                            |
| ٦٠-0٩   | وعباد الرحمن الذين يمشون   |
| ٧٢٢٢    | والذين لا يشهدون الزور     |
| القصيص  |                            |
| 70-30   | الذين آتيناهم الكتاب       |
| ٦٠٥٥    | وإذا سمعوا اللغو أعرضوا    |
| ٤٧٧٦    | إذ قال له قومه لا          |
| ٥٢٨٣    | تلك الدار الآخرة تجعلها    |

|              | العنكبوت |                                |
|--------------|----------|--------------------------------|
| ٥٩٢-١        |          | ألم * أحسب الناس أن            |
| ٥٩١٠         |          | ومن الناس من يقول أمنّا        |
| ۸۲٧          |          | ومن أظلم من افترى على الله     |
| ٩٢٧٧١        |          | والذين جاهدوا فينا             |
|              | لقمان    |                                |
| 31731        |          | ووصينا الإنسان بوالديه         |
| 1 £ A-1 { V  |          | وإن جاهداك على أن              |
|              | الأحزاب  |                                |
| 10E-10T0A-0V |          | إن الذين يؤذون الله            |
| ١٠٤٨         |          | والذين يؤذون المؤمنين          |
| ٧٩٦١-٦٠      |          | لئن لم ينته المنافقون والذين   |
| ۲۷۷۲         |          | إنّا عرضنا الأمانة على السموات |
|              | سبأ      |                                |
| 9139         |          | فقالوا ربنا باعد بين أسفارنا   |
|              | فاطر     |                                |
| 99           |          | ذلكم الله ربكم له الملك        |

| ص       |                                                                                                               |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | يا داود إنا جعلناك                                                                                            |
|         | أم نجعل الذين آمنوا وعملوا                                                                                    |
|         | كتب أنزلناه إليك مبارك                                                                                        |
| النم    |                                                                                                               |
|         | المراجعة ا |
|         | الله نزّل أحسن الحديث كتاباً                                                                                  |
|         | إنك ميت وإنهم ميتون                                                                                           |
|         | ترى الذين كذبوا على الله                                                                                      |
|         | وينجى الله الذين اتقوا                                                                                        |
| فمات    |                                                                                                               |
|         |                                                                                                               |
|         | وذلكم ظنكم الذين ظننتم                                                                                        |
|         | وما كنتم تسترون أن يشهد                                                                                       |
| الحاث ة |                                                                                                               |
|         | ٠ - ١٠٠٩ .                                                                                                    |
|         | ويل لكل أفاك أثيم                                                                                             |
|         | ثم يصر مستكبرا كأن                                                                                            |
|         | وإذا علم من آياتنا شيئاً                                                                                      |
|         | ولا ما اتخذوا من دون                                                                                          |
|         | ص الزمر الجاثية                                                                                               |

| ٣٣٢١    |           | أم حسب الذين أجترحوا                 |
|---------|-----------|--------------------------------------|
| 100٣١   |           | أفلم تكن آيتي تتلى عليكم             |
| ٨٥٣٢    |           | وإذا قيل أنّ وعد الله حق             |
| ۸٥٣٥-٣٣ |           | وبدا لهم سيئات ما عملوا              |
|         |           |                                      |
|         | محمد      |                                      |
| ٥٣٢٢    |           | فإذا عزم الأمر فلو                   |
| 189     |           | فهل عسيتم أن تولّيتم أن              |
| ۸٠۲٤    |           | أفلا يتدبرون القرآن                  |
| 9٣٢٧    |           | إن يسئلكموها فيحفكم تبخلوا           |
| ٩٣٣٨    |           | ومن يبخل فإنما عن نفسه               |
|         | ~ • • • • |                                      |
|         | الفتح     |                                      |
| ٢١٥     |           | ويعذب المنافقين والمنافقات والمشركين |
| ۲۲۸۸    |           | فأنزل الله سكينته على رسوله          |
|         |           |                                      |
|         | الحجرات   |                                      |
| r1V     |           | يا أيها الذين آمنوا إن               |
| 1809    |           | وإن طائفتان من المؤمنين              |

| ١٧٤١٠ |          | نما المؤمنين إخوة فأصلحوا       |
|-------|----------|---------------------------------|
| 17511 |          | يا أيها الذين آمنوا لا          |
| ۹٦١٢  |          | اجتنبوا كثير من الظن            |
| 17٧17 |          | ولا يغتب بعضكم بعضاً            |
| ۸٤١٤  |          | قالت الأعراب آمنًا              |
| ۸٤١٥  |          | وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم        |
|       | ق        |                                 |
| ٦٠١٨  |          | ما يلفظ من قول إلا              |
|       | الذاريات |                                 |
| ٩٢١٩  |          | وفي أموالهم حق للسائل           |
|       | الطور    |                                 |
|       |          | قالوا إنا كنا قبل في أهلنا      |
|       | النجم    |                                 |
| ٠٥ ٣٢ |          | ولله ما في السموات وما في الأرض |

| ٣٢٤١         | الرحمن    | يعرف المجرمون بسيماهم                             |
|--------------|-----------|---------------------------------------------------|
|              | الحديد    |                                                   |
| ^^           |           | ولا يكونوا كالذين أوتوا                           |
| ۰۷۱٦<br>۲۲۰٥ |           | ولا يكونوا كالذين أوتوا<br>ألم يأن للذين آمنوا أن |
|              | المجادلة  |                                                   |
| 77           |           | لا تجد قوماً يؤمنون بالله                         |
|              | الحشر     |                                                   |
| 90           |           | ربنا اغفر لنا ولإخواننا                           |
| 90           | المتحنة   |                                                   |
| δη           |           | قد كانت لكم أسوة حسنة                             |
|              | المنافقون |                                                   |
| ٤٤           |           | وإذا رأيتهم تعجبك                                 |
|              | التغابن   |                                                   |
| 178371       |           | فاتقوا الله ما استطعتم                            |
| AV11         |           | ومن يؤمن بالله يهد قلبه                           |

| التحريم            | يا أيها الذين آمنوا قوا                 |
|--------------------|-----------------------------------------|
|                    |                                         |
| القلم              | , w w                                   |
|                    | همّاز مشّاء بنميم                       |
| المعارج            |                                         |
|                    | إن الإنسان خلق هلوعاً                   |
| الانفطار           |                                         |
| <b>J</b>           | وإن عليكم لحافظين                       |
|                    | ·                                       |
| المطففين           | <b></b>                                 |
|                    | کلا بل ران على قلوبهم                   |
|                    | إن الذين أجرموا كانوا                   |
| الفجر              |                                         |
|                    | يومئذ يتذكر الإنسان                     |
|                    | يا أيها النفس المطمئنة                  |
| المنة              |                                         |
| ، <del>باد</del> ر | ويل لكلّ همزة لمزة                      |
|                    | القلم<br>المارج<br>الانفطار<br>المطففين |

# زَفَعُ مجر الارَجَى الْغَجْرَيُ الْسِكَّى الِفِرَ الْإِوْدَكِرِي الْسِكَى الِفِرَ الْإِوْدَكِرِي

### فهرس الأحاديث

| ١٤٨       | أمين (ثلاث مرات)           |
|-----------|----------------------------|
| ٧١        | آية المنافق ثلاثاً إذا     |
| ١٠٨       | أبدعوى الجاهلية وأنا       |
| 118       | أبغض الخلق لدى الله        |
| ۰۰۱، ۸۲۱  | أتدرون ما الغيبة           |
| 11.       | أتشفع في حد من حدود        |
| 17        | اتقوا دعوة المظلوم         |
| ٩٢        | اتقوا الشح أهلك            |
| 118       | اثنتان بالناس هما          |
| 7 • 1 • 7 | اجتنبوا السبع الموبقات     |
| ٧٩        | إذا أذنب العبد ذنباً       |
| ٤٧        | إذا أراد الله بقوم         |
| ٩٤        | إذا استهل رمضان دعا        |
| ٩٢        | إذا أصبح ابن آدم           |
|           | إذا ضيعت الأمانة           |
| ٧٠        | إذا كذب العبد تباعد        |
| ۸٣        | إذا التقى المسلمان بسيفهما |

| ١٠٩ | إذا أبلغت الحدود السلطان  |
|-----|---------------------------|
| ٠٠٦ | إذا حدّث الرجل بالحديث    |
|     | إذا رأيتم المداحين فاحثوا |
|     | إذا قال رجل هلك           |
|     | إذا لم تستح فاصنع         |
|     | إذا مدح الفاسق غضب        |
|     | أربعة في أمتي من أمر      |
| ٥٨  | أرحموا ترحمو وأغفروا      |
| ١٣٢ | أستعمل رسول الله ﷺ        |
| ٩١  | أشر ما في الرجل شُخُ      |
|     | أصدقكم حديثاً أصدقكم      |
|     | اطلبوا الحوائج            |
| ٥١  | أفضل ما أتيت هذه الأمة    |
| 188 | أفلا شققت عن قلبه         |
| ۸٩  | أفلح من أخلص لله قلبه     |
|     | أكبر الكبائر الإشراك      |
|     | أكبر الكبائر سوء الظن     |
|     | ألا أخبركم بأهل النار كل  |

| ( )                                 | ألا أخبركم بمن يحرم                                                                                                                           |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦                                  | ألا أنبتكم بأكبر الكبائر                                                                                                                      |
|                                     | ألا وقول الزور ألا وشهادة                                                                                                                     |
|                                     | اللهمَّ إني أعوذ بك                                                                                                                           |
|                                     | اللهم من ولي من أمر                                                                                                                           |
| 170                                 | اللهم من ولي أمر أمتي                                                                                                                         |
| 177                                 | أما إنه ليحاجك يوم                                                                                                                            |
| ١٤٧                                 | أمَّك. أمكأمك                                                                                                                                 |
|                                     | إن أبغض الرجال إلى الله                                                                                                                       |
|                                     |                                                                                                                                               |
| 1.5-1.4                             | أنَّ ابن أبي وأصحابه استقبلهم                                                                                                                 |
|                                     | أنّ ابن أبي وأصحابه استقبلهم<br>أنّ الأمة نزلت في                                                                                             |
| ۲۲۲                                 | أنَّ الأمة نزلت في                                                                                                                            |
| 17T<br>80                           | أنّ الأمة نزلت في<br>إنّ أول الناس يقضي                                                                                                       |
| 174°<br>60<br>44                    | أنَّ الأمة نزلت في                                                                                                                            |
| 771<br>03<br>VA<br>711              | أنّ الأمة نزلت في<br>إنّ أول الناس يقضي<br>إن الله إذا أحب قوماً                                                                              |
| 771<br>03<br>VX<br>711<br>77        | أنّ الأمة نزلت في<br>إنّ أول الناس يقضي<br>إن الله إذا أحب قوماً<br>إن الله أوحى إليّ أن                                                      |
| 771<br>03<br>VA<br>711<br>77        | <ul> <li>أنّ الأمة نزلت في</li></ul>                                                                                                          |
| 771<br>03<br>771<br>77<br>77<br>181 | أنّ الأمة نزلت في<br>إنّ أول الناس يقضي<br>إن الله إذا أحب قوماً<br>إن الله أوحى إليّ أن<br>إن الله حرّم عليكم عقوق<br>إن الله خلق الخلق حتى. |

| ٣٧                                     | إن الله لا ينظر إلى صوركم |
|----------------------------------------|---------------------------|
| ٦٥                                     | إن الله يبغض البليغ من    |
| ٦٧ ٧٣                                  | إن الرفق لا يكون          |
| ٠, ٢٢                                  | إن الرجل ليتكلم بالكلمة   |
| ٧٦                                     | إن الرجل يخرج من بيته     |
| ٦٦                                     | إن شر الناس منزلة         |
| ٦٩                                     | إن الصدق يهدي إلى البر    |
| ١٠٥                                    | إن العبد إذا لعن شيئاً    |
| 187                                    | إن الفتنة تجيء من ها هنا  |
| ١٢٥                                    | إن المتشبع بمالم يعط      |
| ٠٢٣                                    | إن المستهزئين بالناس      |
| ١٠٠                                    | إن الطير لتخفق بأجنحتها   |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | إن العبد يتكلم بكلمة      |
|                                        | إن كذبا عليّ ليس          |
| ٧٤                                     | إن الكذب يكتب كذباً       |
| ١٢٣                                    | إن المستهزئين بالناس      |
| 91                                     | إن مما أدرك الناس         |
| ١٠٦                                    | إن من أشر الناس منزلة     |

| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | ن من البيان لسحرا                |
|----------------------------------------|----------------------------------|
| 107                                    | ن من إجلال الله إجلال            |
| ٦٤ 3٣                                  | ن من أحبكم إليَّ وأقربكم         |
| <b>£0</b>                              | غا الأعمال بالنيات               |
| ٥٢                                     | ُنا عند ظن عبدي بي (حديث قدسي) . |
| 1                                      | إنا أهل بيت اختار الله           |
| ΑΥ                                     | أنه يستعمل عليكم أمراء           |
| 171                                    | أن يضيع من يقوتأ                 |
| 771                                    | إنما يدخل الجنة من يرجوها        |
| 1 <b>۳</b> ۷                           | إنّه لم يكن نبي قبلي             |
| 187                                    | أنه يكون بالناس بلاء             |
| ١٣٩                                    | إنها ستكون فتنة القاعد           |
| ١٠٤                                    | إنهما ليعذبان وما يعذبان         |
| 179                                    | إنهما يعذبان وما يعذبان          |
|                                        | انصر أخاك ظالمًا أو              |
| ٣٢                                     | أهل المعروف في الدنيا هم         |
| ١٢٠٠                                   | أي شهر هذا؟                      |
| γλ                                     | إياكم والتمادح فإنه الذبح        |

| 97    | إياكم والحسد فإنه يأكل           |
|-------|----------------------------------|
| 104.  | إياكم وخضراء الدمن               |
| ٩٧.   | إياكم والظن فإن الظن             |
| ۱۱۲.  | إياكم والفتن فإنّ اللسان         |
| ٤٠.   | إياكم والكبر فإن الكبر           |
| 117.  | أيما امرأة أدخلتأيما امرأة أدخلت |
| ۱٦٨.  | أيما امرأة سئلت زوجها            |
| 179.  | أيما رجل تزوج امرأة              |
| ۱٦٧ . | أيما عبد أبق فقدأيا عبد أبق      |
| ۱۳۸.  | بادروا الأعمال فتناً كقطع        |
| ٧٢.   | بئس مطية الرجل زعموا             |
| ۱۱٤ . | بحسب امرؤ من الشرِّ              |
| ۱۷۷   | بشّر هذه الأمة بالثبات           |
| ٧٨    | البيعان بالخيار مالم             |
| ٤٠.   | تعس عبد الدينار وعبد             |
| ٥٠    | تعلموا اليقين كما تعلمون         |
| ٥٧    | تجد المؤمن مجتهداً               |
| ۱۰۳   | تجدون أشر الناس                  |
| ۱۳٦   | تكون أئمة لا يهتدون بهدى         |

| تسمع وتطيع وإن صرب      |
|-------------------------|
| تكلتك أمك يا معاذ       |
| ثلاثة لا يدخلون الجنة   |
| ثلاثة لا يقبل الله منهم |
| الحرب والصلح بين الناس  |
| الحلال بين والحرام بين  |
| خير الأصحاب عند الله    |
| دخلت امرأة النار في     |
| دخلت في النار فرأيت     |
| دعتني أمي يوماً ورسول٧٤ |
| ذاق طعم الإيمان من      |
| الذي لا يبالي مَنْ دخل  |
| رأيت ليلة أُسري         |
| رحم إخواني الذين آمنوا  |
| ستكون فتنة تستنظفطف     |
| ستكون فتنة صماء         |
| السحت أن يطالب الرجل    |
| سيخرج من صلب هذا فتي    |
| شراك أو شراكين من نار   |

| شر قتيل قتيل صفين             |
|-------------------------------|
| الظلمة وأعوانهم في النار      |
| العبادة في الهرج كهجرة إليّ   |
| عُجب ساعة يحبط عمل            |
| على المرء المسلم السمع        |
| الغزو غزوان فأما من           |
| فأولئك هم الهالكون            |
| فإن كثرة الكلام بغير ذكر      |
| فتنة الرجل في أهله            |
| فضوح الدنيا أهون              |
| فضوح الدنيا هيّن              |
| فكيف تصنع بل إله إلا          |
| فهل لكِ مِنْ أم؟              |
| قال رجل: والله لا يغفر        |
| قتلاها في النار وقع           |
| القضاة ثلاثة واحد في الجنة    |
| قال الله تعالى: ثلاثة أنا خصم |
| قلب ليس فيه شيء من الحكه      |
| القلوب أربعين قلب أجرد        |
|                               |

| ١٤٨ | الكبائر الإشراك بالله       |
|-----|-----------------------------|
| ٠٢٦ | كفى بالمرء إثماً أن         |
| ٧٢  | كفى بالمرء كذباً أن يحدّث   |
| 110 | كفر من تبرء من نسبه         |
| 179 | كُلا من جيفة هذا الحمار     |
| ١٣٣ | كلا والذي نفسي بيده         |
| 170 | كل أمتي معافى إلا الججاهرين |
| ١٦٥ | كلكم راغٍ وكلكم مسئول       |
| 187 | كما قمت في أول الزمان       |
| ١٤٠ | کن کخیر بنی آدم             |
| ١٠٤ | لا يدخل الجنة نمام          |
| ١٤٣ | لا تذهب الدنيا حتى يملك     |
| 110 | لا ترغبوا عن آباءكم         |
|     | لا تروع المسلم فإنّ         |
| ١٥٧ | لا تسأل الإمارة فأنك        |
| ١٠٧ | لا تسبوا الأموات فإنهم      |
| ۲۰۱ | لا تصاحبنا ناقة عليها لعنة  |
| ۸۹  | لا تغضب                     |

| لا تقتله فإنك فإن قتلته   |
|---------------------------|
| لا تلاعنوا بلعنة الله     |
| لا تمضي الأيام والليالي   |
| لا توعي فيوع الله ٩٣      |
| لا يؤمن أحدكم حتى         |
| لا يؤمن أحدكم حتى يكون    |
| لا يجوز التملق إلا في     |
| لا يحل لمسلم أن يروعَ     |
| لا يدخل الجنة من كان في   |
| لا يرمي رجل رجل بالكفر    |
| لا يزال العبد في فُسحة    |
| لا يزال العبد يكذب ويتحرى |
| لا تقولوا للمنافق سيد     |
| لا يقل أحدكم اللهم        |
| لا يموت أحدكم إلا وهو     |
| لعن الله من فعل هذا       |
| لعن الله الراشي والمرتشي  |
| لعن الله من آوی محدثاً    |
| لعن الذين يشققون الكلام   |

| لعن ﷺ من أضل الأعمى       |  |
|---------------------------|--|
| لعن المسلم كقتله          |  |
| لقد قلت كلمة لو مزجت بماء |  |
| لم يحطها بنصيحة لم يجد    |  |
| لو كنت آمراً أحداً أن     |  |
| لو كنت متخذاً من أهل      |  |
| لو لم تذنبوا لخفت عليكم   |  |
| ليس الشديد شديد الصرعة    |  |
| ليس الكذاب الذي يصلح      |  |
| ليس المؤمن الذي يشبع      |  |
| ليس من أمتي من لم يجل     |  |
| ليس منّا من لم يرحم       |  |
| لينتهين أقوام يفتخرون     |  |
| ما آمن من بات شبعاناً     |  |
| ما أعطي عبد أفضل من       |  |
| ما بعد الموت من مستعتبما  |  |
| ما ذئبان جائعان أرسلا     |  |
| ما من أحد يكون على أمور   |  |
| ما من أمرئ مسلم           |  |

| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | ما من شيء أثقل في ميزان   |
|----------------------------------------|---------------------------|
| ١٥٨                                    | ما من عبد يسترعيه الله    |
| ۸۲                                     | ما من نبي بعثه الله       |
| ٩٣                                     | ما من يوم إلا وملكان      |
| 1٧0                                    | المؤمن للمؤمن كالبنيان    |
| 170                                    | مثل المؤمنين في توادهم    |
| ۸۳                                     | مثل هذه الأمة مثل أربع    |
| ٥٦                                     | المرء يحشر مع من          |
| ١٧٦                                    | المسلم أخو المسلم لا      |
| ١٢٨ ،٥٩                                | المسلم من سلم المسلمون    |
| ۰۳                                     | من آذي مسلماً فعليه       |
|                                        | من ابتغى الهدى من         |
| 177                                    | من أتاكم وأمركم جميعاً    |
| 177                                    | من أخذ شبراً من الأرض     |
| ۰۱۱، ۲۱۱، ۸۱۱                          | من ادعى إلى غير أبيه      |
| ١٧٣                                    | من أذل عنده مؤمن          |
|                                        | من أراد الله به خيراً     |
|                                        | من استعمل رجلاً على عصابة |
|                                        | من استعملناه على عمل      |
|                                        |                           |

| من اسف على دنيا فاتته     |
|---------------------------|
| من أشار إلى أخيه          |
| من أعطى عطاء فليجز        |
| من اقتطع حق امرؤ          |
| من أفتى فتيا بغير علم     |
| من أكبر الكبائر أن يلعن   |
| من أكل لحم أخيه في الدنيا |
| من أهان السلطان أهانه     |
| من تتبع عورة أخيه         |
| من تحلم بحُلم لم يراه     |
| من تعلم صرف الكلام        |
| من تواضع لغني من أجل      |
| من تواضع لله درجة         |
| من حالت شفاعته دون        |
| من حدّث عني مجديث         |
| من حمى مؤمناً من منافق    |
| من حلف بالأمانة فليس      |
| مَنْ حلف بملة غير         |
| مَنْ حلف على مال امرؤ     |

| ١٢٧          | من حلف فقال إني برئ          |
|--------------|------------------------------|
| 180          | من حمل علينا السلاح          |
| 177          | من جرد ظهر مسلم بغیر         |
| ۱۰۸          | من دعى رجلاً بالكفر          |
| ٤٤           | من سمّع سمع الله به          |
| 1•7          | من سمع من رجل كره            |
| ٩٢           | من سيدكم يا بني سلمة         |
| ١٣٣          | من شفع لأخيه شفاعة           |
| ٩٥           | من عادي لي ولياً             |
| ٩٩           | من علَّمه الله علماً فليعلمه |
|              | من قال أنا مؤمن فهو          |
| ١٠٤          | من قال في مؤمن مال ليس       |
| ٧٤           | من قال لصبي هاك              |
| ١٧٠          | من قتل راية عمياء            |
|              | من قذف مملوكه بالزني         |
| 1.4          | من كان ذا لسانين             |
| ٠٢، ١١١، ٩١. | من كان يؤمن بالله واليوم     |
| ١٣٥          | من كره من أميره              |
|              | من لا يرحم الناس لا          |
|              |                              |

| ١٢٣ | من مات همّازاً لمازاً        |
|-----|------------------------------|
| ١٧٠ | من نصر قومه على غير          |
| ١٥٩ | من ولاه الله شيئاً من أمر    |
| ١٥٩ | من وليي أمر من أمور          |
| ٦٨  | من يحوم الرفق يحرم           |
| ٦٠  | من يضمن لي ما بين            |
| ٢٨  | من اليقين أن لا ترضي         |
|     | منّا يختم الله بنا كما       |
| 118 | النائحة إذا لم تتب           |
| نن  | نعم، عند ما سأل: أيكون المؤم |
| ۲۲۱ | نهى عن الضرب في الوجه        |
| ١٦٩ | نهى أن يتعاطى السيف          |
| ٦٠  | هذا، كف عليك هذا             |
| ٤١  | الهلاك في اثنين القنوط       |
|     | هل من والديك                 |
| 187 | والذي بعثني بالحق            |
| 108 | والذي نفسي بيده ما من        |
| ٤٩  | والله لا يؤمن، والله         |

| 178 | ترسل الأمانة والرحم        |
|-----|----------------------------|
| 17  | لا يشكر الله من لا         |
| ١٧٣ | ولا ينتهبن نهبة يرفع       |
| ٤٨  | رمن ابتلی بکرب أوهم        |
| 111 | ومن أعان على خصومة         |
|     | ويحك قطعت عنق صاحبك        |
|     | ويل للأمراء ويل للعرفاء    |
|     | ويل للذي يحدث بالحديث      |
|     | يا أسامة أقتلته بعد        |
| 108 | يا أبا بكر لعلك أغضبتهم    |
| 107 | ما أما ذر إنّها أمانة      |
| 171 | "                          |
| 18٣ | يا أهل العراق ما أسألكم    |
| ٣٤  | يا عبادي كلكم ضال إلا      |
| 187 | پخرج رجل من أهل بيتي       |
| ١٤٠ | يخرج ناس من قبل المشرق     |
| ٤٠  | يتقي أحدكم على ثوبه مالا   |
| ١١٨ | يظهر الإسلام حتى نختلف     |
| 187 | يقاتل على سُنتي كما قاتلت. |
|     | ينام الرجل النومة فتقبض    |
|     |                            |

## عبر (الرَّحِلِ (النِّجْرِي المِيلَةِ الْإِنْ الْمِرُوفِ مِن مِن الْمِرُوفِ الْمِرُوفِ مِن مِن الْمِرُوفِ مِن مِن الْمِرُوفِ مِن مِن المُن

الأثر

#### فهرسالآثسار

| رقم الصفحة | القائل            |
|------------|-------------------|
| 109        | أبو بكر الصديق    |
|            | حذيفة             |
| £Y         | الحارث بن معاوية  |
| 107        | زيد بن أسلم       |
| 187        | عبد الله بن عباس  |
| ٣٥         | عبد الله بن عباس  |
| ٣٥         | عبد الله بن عباس  |
| 177        | عبد الله بن مسعود |
| AY         | عبد الله بن مسعود |
| 1 & 1      | علي بن أبي طالب   |
| ۸٧         | علقمة             |
| ٤٢         | عمر بن الخطاب     |
| ۸٧-٨٦      | عمر بن الخطاب     |
| ١٣٩        | عمر بن الخطاب     |
| ۸٠         | مجاهد             |
| ۸٠         | مجاهد             |
| ۸٦۲۸       | معاذ بن جبل       |
| ٤٦         |                   |
| ٣٦         |                   |

#### إن لك قرابة عسى أن ولقد أتى علىّ زمان ولا إنهم كانوا يراودونني هي الصلاة والصوم أن ناساً من المسلمين كانوا الكبائر كل ذنب ختمة هي إلى سبعمائة أقرب لما نزلت آية الصدقة كنا هلكت إن لم يعرف قلبك منّا المهدي يا رسول هو الرجل تصيبه المصيبة أخشى أن تقص فترتفع فعملت لذلك أعمالاً أيكم يحفظ قول رسول الله الران أيسر من الطابع كانوا يرون أن القلب الله حكم قسط هلك إن معاوية لما سمعه بكي هي إلى السبعين أقرب منها

#### عبر (لرَّعِلِ اللَّخِرْيُ ولَسِلَتُم الْعَبِرُ الْفِرُووكِ \_\_\_\_

#### فهرس المصادر والمراجع

- الآحاد والمثاني، ابن أبي عاصم، دار الراية، د. باسم الجوابرة، ١٤١١هـ.
- الأحاديث المختارة، الضياء المقدسي ، مكتبة النهضة الحديثة، د.عبد الملك الدهيش، ١٤١٠ هـ.
  - الأحاديث الطوال، الطبراني، مطبعة الأمة، حمدي عبد الجيد السلفي، ١٤٠٤هـ.
- الأدب المفرد، البخاري، دار البشائر الإسلامية، محمد فؤاد عبد الباقي، ١٤٠٩هـ.
  - أسباب النزول ، الواحدى.
  - الإصابة، ابن حجر، دار الجيل، على محمد البجاوي، ١٤١٢هـ.
  - اعتقاد أهل السنة، اللالكائي، دار طيبة، د. أحمد سعد حمدان، ١٤٠٢هـ.
- الأمثال ، لأبي الشيخ، الدار السلفية بالهند، عبد العلى عبد الحميد حامد، ١٩٨٧.
  - إحياء علوم الدين ، الغزالي، دار المعرفة.
- الأمالي المطلقة، لابن حجر، المكتب الإسلامي، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، ١٤١٦هـ.
  - الاستذكار ، ابن عبد البر، دار الكتب العلمية، ١٤٢١هـ.
  - الإبانة، ابن بطة، دار الراية ، وعثمان الأثيوبي، ١٤١٨ هـ.
- الأربعين ، الحسن بن سفيان، دار البشائر الإسلامية، محمد بن ناصر العجمي، ١٤١٤هـ.
  - الأربعون الصغرى، للبيهقي، دار الكتب العربي، أبو إسحاق الحويني، ١٤٠٨هـ.
- أحاديث الكلام في ذم الكلام، المقرئ، دار أطلس، الرياض، د. ناصر بن عبد الرحمن الجديع، ١٩٩٦م.
- أحكام القرآن ، للجصاص، دار إحياء التراث، محمد الصادق القمحاوي، ١٤٠٥ هـ.
  - أسد الغابة ، ابن الأثير.
  - الإيمان ، ابن مندة، مؤسسة الرسالة، د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي.

۲۱۲ ---- شرح کتاب الکبائر

- الإيمان ، العدني، الدار السلفية، الكويت، حمد بن حمدي الجابري الحربي، ١٤٠٧ هـ.

- الإشراف ، ابن أبي الدنيا.
- إثبات عذاب القبر، البيهقي ، دار الفرقان ، عمان، الأردن، د. شرف محمود القضاء، ١٤٠٥ هـ.
  - إصلاح المال، ابن أبي الدنيا.
- بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، الهيثمي، مركز خدمة السنة والسيرة النبوية، المدينة، د. حسين أحمد الباكري ١٤١٣هـ.
  - البداية والنهاية، ابن كثير، دار المعارف ، ١٤١٢هـ.
  - البر والصلة، الإمام ابن المبارك، دار الوطن، د. محمد سعيد بخاري، ١٤١٩هـ.
    - تاريخ جرجان، السهمي ، عالم الكتب، د. محمد عبد المعيد خان ١٤٠١هـ.
      - تفسير الألوسي المسمى روح المعاني، دار إحياء التراث.
        - تاریخ مدینة دمشق ، ابن عساکر.
      - تاريخ الكبير، البخارى، دار الفكر ، السيد هاشم الندوى.
        - تاريخ الطبري، دار الكتب العلمية، ١٤٠٧هـ.
        - تاريخ بغداد ، الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية.
    - تدريب الراوى، السيوطى، مكتبة الرياض الحديثة، عبد الوهاب عبد اللطيف.
- التدوين في أخبار قـزوين، الرافعي، دار الكـتب العلمـية، عزيز الله العطاردي، ١٩٨٧م.
- الترغيب والترهيب، المنذري، دار الكتب العلمية، إبراهيم شمس الدين ١٤١٧هـ.
  - تعظيم قدر الصلاة، المروزي ، مكتبة الدار، د.عبد الرحمن الفريوائي، ١٤٠٦هـ.
    - تفسير أبن كثير، دار الفكر، ١٤٠١هـ.
    - تفسير الطبري، دار الفكر، ١٤٠٥هـ.
    - تفسير الطبري، تحقيق عبد الله التركي.
      - تفسير البغوي.

- تفسير عبد الرازق للإمام عبد الرازق الصنعاني، مكتبة الرشد ، د. مصطفى مسلم محمد، ١٤١٠هـ.

- تفسير ابن المنذر، (قطعة منه).
- تفسير ابن أبى حاتم، المكتبة العصرية.
- تفسير القرطبي، دار الشعب، أحمد عبد العليم البردوني ١٣٧٢ هـ.
- تلخيص الحبير، ابن حجر، السيد عبد الله هاشم اليماني، ١٣٨١هـ.
  - تنزيه الشريعة، ابن عرّاق.
  - تهذیب التهذیب، ابن حجر، دار الفکر، ۱٤۰٤هـ.
- تهذيب الكمال ، المزي، مؤسسة الرسالة، د. بشار عواد، ١٤٠٠هـ.
- التواضع والخمول، ابن أبي الدنيا، دار الكتب العلمية ، محمد عبد القادر أحمد عطا، ١٤٠٩هـ.
- تذكير أولي البصائر شرح كتاب الكبائر، محمد بن رياض الأحمد السلفي الأثرى، دار الرشد.
- تعجيل المنفعة، ابن حجر العسقلاني، دار الكتاب العربي، د. إكرام الله إمداد الحق.
  - تنوير الحوالك ، السيوطي، المكتبة التجارية الكبرى، ١٣٨٩هـ.
  - الثقات ، ابن حبان، دار الفكر ، السيد شرف الدين أحمد ، ١٣٩٥هـ.
- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، للخطيب البغدادي، مكتبة المعارف، د. محمود الطحان، ١٤٠٣هـ.
  - جزء أشيب البغدادي، دار علوم الحديث ، القاهرة، خالد بن قاسم ، ١٤١٠هـ.
    - الجامع ، لابن وهب.
- جزء الألف دينار، القطيعي، دار النفائس، الكويت، بدر بن عبد الله البدر، ١٩٩٣م.
  - حلية الأولياء، أبو نعيم، دار الكتاب العربي.
  - حسن الظن بالله، ابن أبي الدنيا، دار طيبة ، مخلص محمد، ١٤٠٨هـ.

- الدعاء، الطبراني، دار الكتب العلمية، مصطفى عبد القادر عطا، ١٤١٣هـ.
  - دلائل النبوة ، البيهقي.
  - دلائل النبوة، أبو نعيم الأصبهاني.
    - ذم الدنيا، ابن أبي الدنيا.
- الرضا عن الله ، ابن أبي الدنيا، الدار السلفية، بومباي، ضياء الحسن السلفي، 181٠هـ.
- روضة العقلاء، ابن حبان، دار الكتب العلمية، محمد محي الدين عبد الحميد، ١٣٩٧هـ.
  - الزهد، ابن أبي الدنيا.
  - الزهد، أحمد بن حنبل ، دار الكتب العلمية، ١٣٩٨هـ.
  - الزهد ، ابن المبارك، دار الكتب العلمية، حبيب الرحمن الأعظمى.
  - الزهد ، هناد، دار الخلفاء الإسلامي، د. عبد الرحمن الفريوائي، ١٤٠٦هـ.
    - السنة، ابن أبي عاصم ، المكتب الإسلامي ، الألباني، ١٤٠٠هـ.
      - السلسلة الصحيحة، الألباني، دار المعارف.
        - السلسلة الضعيفة، الألباني، درا المعارف.
      - سنن الدارقطني، دار المعرفة، هاشم اليماني، ١٣٨٦هـ.
- السنن الصغرى، البيهقي ، مكتبة الدار بالمدينة، د. محمد ضياء الرحمن ، الأعظمي، 181هـ.
  - سنن الدرامي، دار الكتاب العربي، فواز زمرلي، خالد العلمي، ١٤٠٧هـ
- سنن النسائس (المجتبي)، مكتبة المطبوعة الإسلامية، عبد الفتاح أبو غدة، ١٤٠٦هـ.
- السنن الكبرى، النسائي دار الكتب العلمية، د. عبد الغفار البنداري، سيد كسروى حسن، ١٤١١هـ.
  - سنن البيهقي الكبير، مؤسسة الكتب الثقافية، عامر أحمد حيدر، ١٩٩٦م.

سير أعلام النبلاء ، الذهبي، مؤسسة الرسالة، مجموعة محققين مع الشيخ شعيب الأرناؤوط، ١٤١٣هـ.

- السنن الواردة في الفتن ، لأبي عمر الداني، دار العاصمة، د. ضياء الله بن محمد إدريس المباركفوري، ١٤١٦هـ.
  - السنن ، سعيد بن منصور.
  - الشكر ، ابن أبي الدنيا، بدر البدر، ١٤٠٠هـ.
  - شعب الإيمان ، البيهقي، دار الكتب العلمية، محمد بسيونى زغلول، ١٤١٠هـ.
    - شرح السنة ، البغوي.
- صفة المنافق، الفريابي، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، بالكويت، بدر البدر، 800 هـ.
  - الصمت، ابن أبي الدنيا، دار الكتاب العربي، أبو إسحاق الحويني، ١٤١٠هـ.
    - صحيح الجامع الصغير، الألباني، المكتب الإسلامي.
    - صحيح البخاري، دار ابن كثير، د. مصطفي البغا، ١٤٠٧هـ.
      - صحيح البخاري.
      - صحيح مسلم، دار إحياء التراث ، محمد فؤاد عبد الباقي.
    - صحيح الترغيب والترهيب، للمنذري، الألباني، دار المعارف.
    - ضعفاء العقيلي، دار الكتب العلمية، عبد المعطى قلعجي، ١٤٠٤هـ.
      - ضعيف الترغيب والترهيب، الألباني، دار المعارف.
      - ضعيف الجامع الصغير ، الألباني، المكتب الإسلامي.
        - الطبقات الكرى، ابن سعد ، دار صادر.
      - العلل المتناهية، ابن الجوزى، دار الكتب العلمية، ١٤٠٣هـ.
      - علل الترمذي الكبير، أبو طالب القاضي، عالم الكتب، ١٤٠٩هـ.
      - علل الدار قطني، دار طيبة، د. محفوظ الرحمن السلفي، ١٤٠٥هـ.
    - العلل ، ابن أبي حاتم، دار المعرفة ، محب الدين الخطيب، ١٤٠٥هـ.

- العجاب ، ابن حجر العسقلاني، دار ابن الجوزي، عبد الحكيم محمد الأنيس، ١٩٩٧م.

- عمدة القاري ، العيني.
- العيال ، ابن أبي الدنيا، دار ابن القيّم، د. نجم عبد الرحمن خلف، ١٩٩٠م.
  - الغيبة والنميمة، ابن أبي الدنيا.
- الفصل للوصل المدرج، الخطيب البغدادي، دار الهجرة، محمد مطر الزهراني، 181٨هـ.
  - فتح الباري، ابن حجر، دار المعرفة.
  - فضائل الصحابة، أحمد بن حنبل، د. وصي الله محمد عباس، ١٤٠٣هـ.
    - فيض القدير، المنادي، المكتبة التجارية الكرى، ١٣٥٦هـ.
- فضيلة العادلين، أبو نعيم الأصبهاني، دار الوطن ، مشهور حسن السلمان، 181۸هـ.
  - الفوائد، ابن مندة، دار الصحابة للتراث، طنطا، سعر عبد الحميد، ١٤١٢هـ.
    - الفوائد ، تمام الرازي، الرشد، حمدي عبد الجيد السلفي ١٤١٢هـ.
      - فضائل القرآن ، ابن كثر.
  - قضاء الحوائج، ابن أبي الدنيا، مكتبة القرآن ، القاهرة، مجدي السيد إبراهيم.
    - الكامل في الضعفاء ، ابن عدي، دار الفكر، ١٤٠٩هـ.
    - كتاب الدعاء ، الضبي، الرشد ، عبد العزيز بن سليمان، ١٤١٩هـ.
      - كشف الخفا ، العجلوني، أحمد القلاشي، ١٤٠٥هـ.
      - الكبائر مشهور حسن سلمان، دار الفرقان، ١٤٢٦هـ.
        - كشف الأستار عن زوائد البزار، الهيثمي.
        - كنز العمال، المتقي الهندي، مؤسسة الرسالة.
  - الكوم والجود، البرجلاني، دار ابن حزم، د. عامر حسن صبري، ١٤١٢هــ
    - لسان الميزان، ابن حجر، ١٤٠٧هـ.

شرح كتاب الكبائر \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢١٧

- المسند الشافعي، دار الكتب العلمية.
- المسند للإمام ابن المبارك، صبحى السامرائي، دار المعارف.
  - المسند للروياني، مؤسسة قرطية، أمين على، القاهرة.
- المسند للشاشي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة، د. محظوظ الرحمن زين الله، ١٤١٠هـ.
  - المسند، إسحاق بن راهوية، مكتبة الإيمان، د. عبد الغفور البلوشي، ١٩٩٥م.
    - مسند أبو يعلى، دار المأمون للتراث، حسين سليم أسد، ١٤٠٤هـ.
      - مسند أحمد، مؤسسة قرطبة.
- مسند أحمد ، مؤسسة الرسالة تحقيق مجموعة من طلبة العلم مع الشيخ شعيب لأرناؤوط، ١٤١٦هـ.
- مسند البزار، مؤسسة علوم القرآن ، مكتبة العلوم والحكم، د. محفوظ الرحمن السلفي، ٩٠٩هـ.
  - مسند الحميدي، دار الكتب العلمية، حبيب الرحمن الأعظمى.
  - مسند الشاميين ، الطبراني، مؤسسة الرسالة، حمدي عبد المجيد السلفي، ١٤٠٥هـ.
  - مسند الشهاب، القضاعي، مؤسسة الرسالة، حمدي عبد الجيد السلفي، ٧٠٤هـ.
    - مسند الطيالسي، دار المعرفة.
    - مسند عبد بن حمید، مکتبة السنة ، صبحی السامرائی، ۱٤٠٨ هـ.
      - مصنف عبد الرزاق، المكتب الإسلامي، ١٤٠٣هـ.
        - مصنف ابن أبى شيبة، دار الرشد، ١٤٠٩هـ.
    - مصباح الزجاجة، دار العربية، محمد المنتقي الكشناوي، ١٤٠٣هـ.
      - معجم الصحابة، ابن قانع.
- المنتقى لإبن الجارود، مؤسسة الكتاب والثقافة،عبد الله عمر البارودي، ١٤٠٨هـ.
  - موضوعات ، ابن الجوزي.
  - مجمع الزوائد، الهيثمي، دار الفكر.
  - معجم السفر، أبو طاهر السُّلفي، المكتبة البخارية، مكة.

- مشيخة الرازي.
- مدارة الناس، ابن أبي الدنيا، ابن حزن ،محمد خير رمضان يوسف، ١٩٩٨م.
  - مشيخة ابن طهمان.
- مكارم الأخلاق، ابن أبي الدنيا، مكتبة القرآن، مجدي السيد إبراهيم، ١٤١١هـ.
  - المجروحين، ابن حبان، دار الوعى، حلب، محمود إبراهيم زايد.
    - مكارم الأخلاق ، الخرائطي.
  - مجلس في رؤية الله للدقاق، الرشد ، الشريف حاتم عوني، ١٩٩٧م.
- المحدث الفاصل، الرامهرمزي، دار الفكر، د. محمد عجاج الخطيب، ١٤٠٤هـ.
- من حديث أبي الطاهر للدارقطني، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، الكويت، حدي عبد الجيد السلفي، ١٤٠٦هـ.
  - من حديث يحى بن معين، الرشد، خالد عبد الله السبت، ١٩٩٨م.
    - نيل الأوطار، الشوكاني، إدارة الطباعة المنيرية.
- نقض الدرامي على المريسي، للإمام عثمان الدرامي، الرشد، د. رشيد الألمعي، 199٨م.
  - نصب الراية ، الزيلعي ، دار الحديث ، مصر، محمد يوسف ، ١٣٥٧هـ.
    - اليقين ، ابن أبي الدنيا.

#### فهرس المؤضوعات

| o          | مقدمة المحقق               |
|------------|----------------------------|
| v          | لمؤلفات في موضع الكبائر    |
|            | كتاب الكبائر للشيخ محمد بن |
|            | نرجمة الشارح               |
| ٠, ۳,      | منهج الشارح في شرحه        |
| ١٩         | وصف المخطوط                |
| ۲۱         | عملي في الكتاب             |
| ۲٤ 3۲      | صور المخطوطات              |
| ۲۹         | النص المحققالخعق           |
| ٣٢         | مقدمة الشارح               |
|            | مقدمة كتاب الكبائر         |
|            | أكبر الكبائرأ              |
| ۳۷         | كبائر القلب                |
|            | الكبر                      |
| ٤٢         | العجبا                     |
| ٤٣         | الرياء والسمعة             |
| ٤٧         | الفرحالفرح                 |
| ن مكر الله | اليأس من روح الله والأمن م |
| o •        | سوء الظن بالله             |
| o Y        | إرادة العلو والفساد        |

|                   | العداوة والبغضاء              |
|-------------------|-------------------------------|
| ο ξ               | الفحشالفحش                    |
| 00                | مودة أعداء الله               |
|                   | قسوة القلب                    |
| ٥٩                | ضعف القلب                     |
| ٦٤                | ما جاء في كثرة الكلام         |
| ٦٥                | التشدق وتكلف الفصاحة          |
| والبذاء والفحش ٦٦ | من هابه الناس خوفا من لسانه و |
| ٦٨                | ما جاء في الكذب               |
| V•                | ما جاء في إخلاف الوعد         |
| ٧١                | ما جاء في زعموا               |
| ٧٣                | ما جاء في الكذب والمزاح ونحوه |
| ، بما ليس فيه٧٦   | ما جاء في التملق ومدح الإنسان |
| ان مداحاً٧٧       | ما جاء في النهي عن كون الإنسا |
| ٧٨                | ما يمحق الكذب من البركة       |
| القلب وموته ٧٩    | ما تحلم ولم ير شيئاً وذكر مرض |
|                   | الرضى بالمعصية                |
| ۸۳                | تمني المعصية والحرص عليها     |
| Λξ                | الريب                         |
| ۸۸                | القلق والاضطراب               |
| ٩٠                | الجهالة                       |
| ۹.                | القحة                         |

| 91    | لحرص على المال والشرف                |
|-------|--------------------------------------|
| ٩٢    | لهلع والجبن                          |
| ٩٢    | البخلالبخلالبخل                      |
| 9٣    | عقوبة البخل                          |
| له ٩٤ | ازدراء النعمة والاستخفاف بحرمات الا  |
| 90    | بغض الصالحين                         |
| 97    | الح                                  |
| ٩٧    | سوء الظن بالمسلمين                   |
|       | ما جاء في الكذب على الله أو على رس   |
|       | ما جاءً في القول على الله بلا علم    |
|       | ما جاء في شهادة الزور                |
|       | ما جاء في اليمين الغموس              |
|       | ما جاء في قذف المحصنات               |
| ١٠٢   | ما جاء في ذي الوجهين                 |
| ١٠٤   | ما جاء في النميمة                    |
| ١٠٤   | ما جاء في البهتان                    |
| 1.0   | ما جاء في اللعن                      |
| 1 • 7 | ما جاء إفشاء السر                    |
| ن     | ما جاء في لعن المسلم وتأكده من المين |
| ١٠٧   | قول : يا عدو الله ونحوه              |
| ١٠٨   | لعن الرجل والديه                     |
|       | النهي عن دعوي الجاهلية               |

| 1 • . 9 | لنهي عن الشفاعة في الحدود        |
|---------|----------------------------------|
| 11      | من أعان على خصومة في الباطر      |
| سکت     | من شهد أمراً فليتكلم بخير أو ليـ |
| 117     | ما يحذر من الكلام في الفتن       |
| 117     | قول: هلك الناس                   |
| 115     | الفخرالفخر                       |
| 115     | الطعن في الأنساب                 |
|         | من ادعي نسباً ليس له             |
|         | من تبوأ ما ليس له                |
|         | من ادعى ما ليس له                |
|         | الدعوى في العلم افتخارا          |
|         | جحود النّعمة                     |
|         | لمز أهل الطاعة والاستهزاء بضع    |
| •       | الاستهزاء                        |
|         | ترويع المسلم                     |
|         | المتشبع بما لم يعط               |
|         | التحدث بالمعصية                  |
| ٠٢٦٢٦   | الشتم بالزنا                     |
|         | النهي عن تسمية الفاسق سيداً      |
|         | النهي عن الحلف بالأمانة وبملة    |
|         | الغيبة                           |
|         | <br>إضلال الأعمىٰ عن الطريق      |

| 17.  | رمي المسلمين بالسيء       |
|------|---------------------------|
|      | تشييع الفاحشة في المؤمنين |
|      | الرشوة وهدايا الأمراء     |
|      | الهدية على الشفاعة        |
|      | الغلوا                    |
|      | طاعة الأمراء              |
|      | الخروج عن الجماعة         |
|      | ما جاء في الفتنما         |
| ١٤٠  | تعظيم قتل النفس           |
|      | تكثير السواد في الفتن     |
|      | العقوقا                   |
| 189  | القطيعة                   |
| ١٤٩  | أذى الجارأ                |
| 101  | الاستخفاف بأهل الفضل      |
| 107  | إغضاب الزوج               |
| 108: | أذى الصالحين              |
| ١٥٥  | في الأمانة والخيانة       |
| ١٥٦  | الولايات من الأمانة       |
| ١٥٨  | غش الرعية                 |
| ١٥٨  | الشفقة على الرعية         |
|      | الاحتجاب دون الرعية       |
| 17   | الجور والظلم وخطر الولاية |
| 171  | ه لاية من لا عسن العدل    |

| 177       | الأمانة في البيع والشراء         |
|-----------|----------------------------------|
| 170       | قول كلكم راع                     |
|           | الرفق بالمملوك                   |
| ٠ ٢٢١     | الرفق بالبهائم                   |
|           | إباق العبد                       |
| ٠,٠٠٠ ١٦٧ | ظلم الأجير                       |
| ۸۲۱       | سؤال المرأة الطلاق               |
| ۸۲۱       | الديوث                           |
| 179       | الديوثظلم المرأة                 |
| ١٦٩       | الإشارة بالسلاح على وجه اللعب.   |
| ١٧٠       | العصبية                          |
| ١٧١       | من آوی محدثاً                    |
| ١٧١       | ظلم اليتيم                       |
| ١٧٢       | غصب الأرض                        |
|           | الظلم في الأبدان                 |
| ١٧٣       | الظلم في الأموال وخذلان المظلوم. |
| ١٧٤       | أخوة الإسلام وحق المسلم          |
|           | الفهارس العامة                   |
|           | فهرس الآيات                      |
|           | فهرس الأحاديث                    |
| ٠١٠       | فهرس الآثار                      |
| · 11      | فهرس المصادر والمراجع            |
|           | فهرس الموضوعات                   |
| يَ فَعُرُ |                                  |

ے جب (الرَّجِي (الْجُرِّرِيُّ (أَسِكْتِ) (الِيْرَ) (الِنِوْوَ